
Realismo crítico, relações sociais e defesa do socialismo

Por Roy Bhaskar

Tradução: Grupo de Estudos em Antropologia Crítica (GEAC)

Traduzido da versão castelhana publicada por Sin Permiso (http://www.sinpermiso.info/textos/roy-
bhaskar-filsofo-de-la-ciencia-y-socialista-1944-2014). O ensaio foi originalmente apresentado por 
Roy Bhaskar em 1988 por ocasião da 2ª Conferência Socialista sediada em Chesterfield.

A Ilustração é a libertação do ser humano de uma tutela 
consentida. Tutela é a incapacidade de fazer uso de sua 
compreensão sem depender de outros. Consentida, quando 
suas causas devem-se, não à debilidade de razoamento, 
mas à falta de resolução e coragem para pensar por si 
mesmo. Sapere aude! Tem coragem para usar tua própria 
razão! Este é o lema da Ilustração. L.W. Beck

1 – Preparando o terreno.  Parto de que qualquer que seja nossa posição política, num sentido
estritamente  partidário  ou  faccionário,  todos os  que  lutamos  pelo  socialismo podemos  estar  de
acordo em que nossa principal tarefa, hoje, é construir um movimento para o socialismo no qual as
ideias socialistas alcancem hegemonia cultural e intelectual e se tornem o senso comum ilustrado de
nossa  época.  Minha  utilização  da  frase  “senso  comum  ilustrado”  é  deliberada.  Num  mundo
capitalista e numa sociedade burguesa o socialismo nunca será mero senso comum.Mas podemos,
sim, aspirar ao alvorecer de uma nova ilustração, uma ilustração socialista que seja inspiradora de
uma nova ordem futura, do mesmo modo que a ilustração burguesa do século XVIII preparou o
caminho para a Declaração de Independência dos Estados Unidos, para a Revolução Francesa e o
término da escravidão colonial. Se nosso projeto enquanto intelectuais socialistas é convencer das
vantagens e da necessidade do socialismo, torna-se óbvio, então, por que devemos levar a filosofia a
sério.

Temos que levar a filosofia a sério porque é a disciplina que tradicionalmente sustentou tanto o que
constitui a ciência ou o conhecimento, como as práticas políticas consideradas legítimas. De fato,
pode-se argumentar que muitas das confusões atuais da esquerda, por exemplo a aceitação de falsas
dicotomias  como  fundamentalismo/revisionismo,  individualismo/coletivismo  ou  análise
científica/criticismo moral, devem-se à utilização inconsciente de filosofias inadequadas da ciência
e  da  sociedade.  Entre  os  intelectuais  radicais  na  moda,  a  tendência  intelectual  dominante  se
deslocou do idealismo estruturalista e pós-estruturalista dos anos 70 e começos dos anos 80 a um
empirismo autoqualificado de “novo realismo”, que fez estragos a partir de meados dos anos 80. Os
que resistiram à atração dessas modas perderam, apesar de tudo, confiança em sua capacidade de
criticá-las. Meu objetivo, neste ensaio, é desenvolver brevemente as implicações de uma filosofia da
ciência e  da sociedade mais adequada para a luta pelo socialismo. Uma filosofia concebida – à
maneira de Locke –, como uma forma de abrir terreno para a ciência e os projetos de emancipação
humana. E – à maneira de Leibniz – como uma análise e crítica potencial dos sistemas conceituais e
das formas de vida social nos quais sustentam-se. Uma filosofia que seja parte ao mesmo tempo do
projeto de mais longo prazo de convencer nos debates de maior envergadura. A hegemonia política
da direita – com sua projeção no seio do movimento operário – é uma demonstração de até que
ponto ela foi capaz de se impor nos debates intelectuais. Contudo, além disso, sob o rótulo de um
“novo realismo”, apropriou-se inclusive dos conceitos de realidade e realismo.



2 – Realismo crítico frente ao “novo realismo”. O chamado “novo realismo” se limita a refletir e
acomodar  as  formas  da  sociedade  capitalista  contemporânea  à  nova  e  rapidamente  cambiante
situação, tanto local como internacionalmente. O tão alardeado ajuste aos fatos da vida política é, na
realidade, um empirismo ou, se preferirmos, um realismo empirista. É uma forma de realismo que é
incapaz de reconhecer que  há estruturas perduráveis e mecanismos generativos que  sustentam e
produzem fenômenos e acontecimentos observáveis. Em outras palavras, o “novo realismo” é um
realismo dos mais superficiais.

Convém sinalizar que todas as filosofias, discursos cognitivos e atividades práticas pressupõem, de
uma forma ou de outra,  um certo realismo, no sentido de uma ontologia ou descrição geral do
mundo. A pergunta essencial é: de que tipo? O realismo crítico, científico e transcendental que
proponho  concebe o  mundo  como  estruturado,  diferenciado  e  cambiante.  E  se  opõe  tanto  ao
empirismo, como ao pragmatismo e ao idealismo. Os realistas críticos não negam a realidade dos
fatos e dos discursos. Pelo contrário, insistem neles. Mas sustentam que só seremos capazes de
entender – e mudar – o mundo social se identificarmos as estruturas atuantes que geram esses fatos
e  esses  discursos.   Estas  estruturas  não  são  redutíveis  às  tendências  nem dos  fatos,  nem dos
discursos. Não são espontaneamente perceptíveis nas tendências de acontecimentos observáveis. Só
podem ser identificadas através do trabalho prático e teórico das ciências sociais.

Os  fenômenos  sociais  (assim como a  maioria  dos  fenômenos  naturais)  são  o  produto  de  uma
pluralidade de estruturas. Mas estas estruturas devem ser ordenadas  hierarquicamente de acordo
com sua importância explicativa. Este tipo de aproximação nos permite evitar tanto os erros de um
determinismo  cru  (por  exemplo,  o  reducionismo  econômico)  como  os  de  um  ecletismo
indeferenciado. Assim, para compreender o crescimento do militarismo se deve levar em conta
tanto a dinâmica da ordem econômica internacional como os conflitos políticos entre Estados-nação
(ou blocos) e sua interação. Vale a pena assinalar que uma hierarquia explicativa que priorize o
nível econômico não tem por que implicar a subordinação das diferentes organizações autônomas
de diferentes grupos oprimidos (ainda que possa ter implicações para suas respectivas estratégias).

O realismo não é – e nem autoriza – um conjunto de análises substantivas nem de práticas políticas.
Mas,  isto  sim,  dota-nos  de  certas  perspectivas  sobre  a  sociedade (e  a  natureza)  e  sobre  como
compreendê-las.  Não  é  um  substituto,  mas  sim  um auxiliar  para  nos  orientar  numa  pesquisa
empiricamente  controlada  das  estruturas  que  geram  os  fenômenos  sociais.  E  a  partir  desta
perspectiva realista crítica, podemos ver como oscilou o pêndulo da moda intelectual, desde a visão
hiper-estruturalista das pessoas como meros efeitos ou produtos ilusórios de umas estruturas das
quais não são conscientes e não controlam, em direção a um “novo realismo” que esvazia o mundo
social de qualquer dimensão estrutural persistente, fazendo – como sinalizou Raymond Williams –
“de ajustes a longo prazo, mudanças a curto prazo.”

3 – Compreender as relações sociais. Ao longo do século passado, o discurso popular, acadêmico
e político sobre a sociedade tendeu em direção a um dos dois polos da dicotomia grosseira entre
individualismo  e  coletivismo.  A  teoria  social  clássica  oscilou  entre  o  individualismo  e  o
voluntarismo do utilitarismo e  do  weberianismo,  por  um  lado,  e,  por  outro,  o  coletivismo e  a
coisificação implícita  no pensamento  organicista  e  durkheimiano.  No nível  político,  o  primeiro
encontrou sua expressão no liberalismo e o segundo na social-democracia (e no stalinismo).

Os realistas defendem uma compreensão da relação entre as estruturas sociais e a atividade humana
que  se  sustente  numa  concepção  da  atividade  social  como  transformação,  que  evite  tanto  o
voluntarismo como a coisificação. Ao mesmo tempo, entendem o social como algo que consiste ou
depende de relações. Esta visão se opõe tanto ao atomismo individualista como a um coletivismo
indiferenciado.



De acordo com esta compreensão da atividade social como transformação, a existência de estruturas
sociais é uma condição necessária para qualquer atividade humana. A sociedade proporciona os
meios, formas, regras e recursos para tudo aquilo que fazemos. Longe de não existir-- como queria
a senhora Thatcher –, a existência da sociedade é uma condição transcendental necessária para todo
o ato intencional. É a condição não motivada de toda a ação desejada. Não criamos a sociedade
(como o voluntarismo crê de forma equivocada).  Mas essas estruturas que nos precedem só se
reproduzem  ou  transformam  em  nossa  atividade  cotidiana.  A  sociedade  não  existe
independentemente  dos  atos  humanos  (como implicaria,  erroneamente,  a  reificação).  O  mundo
social é reproduzido e transformado na vida cotidiana.

Todas  as  estruturas  sociais  –  por  exemplo,  a  economia,  o  Estado,  a  família,  a  linguagem  –
dependem de, ou pressupõem, relações sociais – que podem incluir relações sociais entre capital e
trabalho, cargos políticos e funcionários, pais e filhos. As relações que os indivíduos estabelecem
lhes precedem e sua atividade as transforma ou reproduz; eles mesmos são, portanto, estruturas. O
realismo dirige sua atenção a estas estruturas das relações sociais – tanto como chaves explicativas
para compreender os acontecimentos e tendências sociais como focos da atividade social orientados
à auto-emancipação dos explorados e oprimidos.

Nesta concepção transformacional e relacional,  a sociedade é o resultado trabalhado de agentes
ativos. Mas o mundo social pode ser opaco para os agentes sociais de cuja atividade depende. Estas
atividades  podem depender  de – ou implicar  –:  (a)  condições deconhecidas;  (b)  consequências
inintencionadas; (c) o uso de conhecimentos tácitos; e/ou (d) motivações inconscientes. Portanto, a
tarefa das ciências sociais é descrever os processos sociais necessários (por exemplo, a compra e a
venda de força de trabalho, a extração de mais-valia) para que se possam produzir outros fenômenos
manifestos (como a queda da bolsa de valores).

A sociedade é o conjunto das práticas existentes e redes de interrelações que os indivíduos nunca
criam, mas que sempre pressupõem em sua atividade prática e que, ao fazê-lo, sempre reproduzem
ou transformam.

A partir deste ponto de vista, ainda que as estruturas sociais sejam dependentes da consciência que
os sujeitos tenham de que as reproduzem e transformam, não são redutíveis a sua consciência. As
práticas sociais são conceito-dependentes. Mas, contrariamente à tradição hermenêutica nas ciências
sociais, as práticas sociais não se esgotam em seus aspectos conceituais. Sempre têm uma dimensão
material.  Esta  consideração  é  importante,  como  demonstra  a  reflexão  sobre  a  persistência  e  o
impacto dos fenômenos da fome, do desamparo e da guerra em grande parte da história humana.
Para o realismo crítico, ao ser o mundo social ele mesmo um produto social, está, por esta razão,
sujeito  à  possibilidade  de  ser  transformado.  É,  portanto,  intrínsecamente  dinâmico  e
irredutivelmente geohistórico, um processo situado e distanciador. Compreender o mundo social
como  um processo  (espacial)  não  deve  conduzir  a  sublinhar  de  maneira  exagerada  flutuações
particulares (por exemplo, algumas conclusões mais ou menos apocalípticas de certos setores da
esquerda em ocasião da crise da bolsa de 1987, uma crise que os “novos realistas” da direita não
puderam prever nem compreender).

4 – Implicações para o projeto socialista. Transformar a sociedade com uma orientação socialista
depende de que se reconheçam essas estruturas subjacentes. O mundo não pode ser mudado de uma
maneira racional se não for interpretado de maneira adequada. Mas há vários problemas. Primero,
dado que os sistemas sociais são intrínsecamente abertos e não podem ser fechados de maneira
artificial, nosso critério para provar empiricamente as teorias sociais não pode ser preditivo, pode,
apenas,  ser  explicativo.  Isto  significa,  por  exemplo,  que  a  teoria  econômica  marxista  seja
considerada falsa porque alguma previsão, resultado de sua análise, não é confirmada. Igualmente,



no que se refere a sua capacidade explicativa, só pode ser confirmada ou avalada (e se desenvolver
racionalmente) na medida em que der sentido a um conjunto de dados históricos contemporâneos.
(Claro, uma teoria forte em sua capacidade explicativa deve permitir fazer previsões condicionadas
às tendências que se manifestem no futuro). Em concreto, creio que é vital conceber o marxismo
como um programa de pesquisa começado por Marx, mas não concluído. Da mesma forma que a
revolução de pensamento iniciada por Copérnico foi desenvolvida por Galileu, Kepler e Newton e
que Einstein e a teoria quântica transformaram radicalmente o século XX.

Segundo, a teoria social e a realidade social são causalmente dependentes. Isso não implica que as
teorias sociais “construam” a realidade social,  mas sim que a teoria social está condicionada na
prática pela sociedade e ela mesma potencialmente pode ter consequências na sociedade. De fato, o
realismo crítico sugere que a teoria social não é neutra de duas formas. Sempre consiste numa
intervenção prática na vida social e algumas vezes (mantidos outros fatores) logicamente também
implica valores e ações. Nestas circunstâncias, a distinção habitual entre fato/valor e teoria/prática
desmorona. Assim, se aceitamos a crítica de Marx da economia política, que é também uma crítica
da consciência falsa ou ilusória gerada pela sociedade capitalista, podemos – e, de fato, devemos –
fazer imediatamente uma avaliação negativa dessas estruturas e avaliar de maneira positiva uma
ação racional dirigida a mudá-las. (Isso não implica, é claro, que a maneira enganosa na qual se
manifesta o capitalismo seja a única e principal razão para sermos socialistas. A principal razão é o
fracasso do capitalismo à hora de satisfazer as necessidades e aspirações humanas. Trata-se, aqui, de
sublinhar como a crítica teórica no mundo social implica uma explicação das razões pelas quais se
crê nela – na teoria – e uma crítica das circunstâncias nas quais esta crença aparece como plausível,
ou seja, nas quais uma teoria é crível.

Na perspectiva do realismo crítico, contrariamente à tradição da social-democracia contemporânea,
a  emancipação  socialista  depende  da  transformação  de  estruturas,  não  da  melhora  de  certas
condições. De fato, nas circunstâncias presentes e previsíveis, a transformação das estruturas pode
ser  uma condição  prática  necessária  para  que  certas  situações  sejam mais  humanas.  Mas  esta
transformação  não  implica  viajar  magicamente  para  um  mundo  livre  de  determinações,  como
imaginaram tanto os socialistas “utópicos” como os autoproclamados socialistas “científicos”. Pelo
contrário,  consiste  em  ir  ou  transitar  desde  as  determinações  desnecessárias,  indesejáveis  e
opressivas em direção a outras necessárias,  desejadas e enriquecedoras.  Isso pode implicar,  por
exemplo, a mudança de uma situação na qual a produção é determinada pela realização do benefício
privado e  submetida  a  flutuações  arbitrárias  para  outra  na  qual  a  produção esteja  submetida  a
negociação democrática e ao planejamento. Quais serão as causas e formas de determinação no
socialismo? Os socialistas devem se colocar seriamente este tipo de perguntas. Devem construir,
para dizer de algum modo, modelos de utopias concretas realizáveis se o socialismo há de se tornar
o senso comum ilustrado de nossa época.

As estruturas que os agentes reproduzem ou transformam com sua atividade são também estruturas
de poder que podem implicar alienação, dominação e opressão. Os oprimidos, ao contrário dos
opressores, têm um interesse material direto em compreender as causas estruturais de sua opressão.
A relação entre conhecimento social, ou teoria, e prática social (mais especificamente socialista)
tomará a forma de uma espiral emancipatória na que um conhecimento mais profundo possibilite
novas formas de prática, que conduzam, por sua vez, a uma maior compreensão e a novas práticas.
(Só se compreendermos e realizarmos a espiral emancipatória seremos capazes de resolver o velho
debate entre reformistas e revolucionários).

As  teorias  filosóficas  podem  servir  tanto  para  iluminar  como  para  confundir  as  coisas.  Duas
distinções filosóficas grosseiras, como corpo e mente,  por um lado e causa e razões por outro,
fizeram um dano indescritível. A estrutura social, por sua vez, está imbuída em, condicionada por e
afeta a ecoesfera, a natureza. De um ponto de vista epistemológico, significa que as razões e formas



sociais devem ser, em geral, causas (e ao mesmo tempo efeitos). De igual maneira, os socialistas
devem se libertar da oposição dicotômica que opõe natureza e sociedade e que se projeta em uma
visão  prometeica  de  nossas  relações  com a  natureza  baseada  na  noção  de  que  existem certos
recursos praticamente infinitos e um crescimento tecnológico contínuo. Pelo contrário, devemos ver
as dimensões natural e social da existência como uma interação causal dinâmica permanente. Não
só existem muitos males e desastres “naturais” que são causados socialmente. A própria produção
também possui limites e condições absolutas naturais. Os socialistas devem elaborar uma visão do
socialismo como uma forma social orientada ao bem-estar da humanidade, como uma forma de vida
social  ecologicamente  sustentável.  Derivada  da  dicotomia  natureza-sociedade,  aparece  outra
distinção igualmente grosseira entre as necessidades básicas, corporais ou naturais, como comida e
alojamento, e as necessidades psicológicas ou espirituais de ordem superior, como respeito e auto-
desenvolvimento  da  pessoa.  Estas  necessidades  não  são  objeto  de  um  conjunto  de  práticas
separadas. Elas são intrínsecas à forma como se satisfazem as chamadas necessidades básicas. A
necessidade de alojamento pode ser satisfeita de uma maneira desumanizada ou, pelo contrário, de
forma que respeite os indivíduos, aumente sua autoestima e lhes ofereça oportunidades para o seu
desenvolvimento. De novo, precisamos do desenvolvimento científico de uma utopia concreta, fruto
do trabalho de economistas, arquitetos e cientistas sociais socialistas.

5  –  Defendendo  o  socialismo.  Há  que  sublinhar  que  nesta  concepção  relacional  não  nego  a
existência nem dos indivíduos nem das coletividades. O que ressalto é o papel que as relações
sociais jogam no momento de determinar o  curso da vida dos indivíduos ou as possibilidades de
ação  coletiva.  Para  defender  o  socialismo,  devemos  ter  uma  compreensão  mais  rica  da
individualidade,  incluindo  as  precondições  relacionais  do  bem-estar  pessoal,  do  que  aquela
manejada  pela  ortodoxia  individualista  com  sua  visão  reducionista,  isomórfica,  como  átomos
sociais ou máquinas desejantes. Entretanto, ao mesmo tempo necessitamos uma noção diferenciada
do coletivo que, à diferença das noções social-democrata ou stalinista “dos trabalhadores” ou “das
massas”, seja capaz de levar em conta a complexidade das relações internas no interior dos grupos
ou coletividades em questão.

Do ponto de vista relacional, a individualidade de uma pessoa está constituída primariamente por
suas particularidades sociais.  Em outras palavras,  o que elas são é sobretudo o produto do que
fizeram ou do que lhes fizeram nas relações sociais particulares nas que nascem e vivem. O que
fizeram  ou  o  que  lhes  fizeram  deve  ser  compreendido  em  termos  de  suas  capacidades,
potencialidades, habilidades e tendências condicionadas histórica e socialmente.

A tarefa dos socialistas é desenvolver e liberar nossas capacidades reprimidas e subdesenvolvidas e
transformar e suprimir as tendências repressivas e opressivas que existem. Sua missão é, também,
lutar  pelas  condições  sociais  e  naturais  (por  exemplo,  ambientais)  para  seu  desenvolvimento  e
transformação. Estas capacidades e tendências, como defendeu acertadamente a tradição marxista e
socialista, são inerentemente sociais.

Para estabelecer uma concepção relacional do coletivo, necessitamos compreender as coletividades
tanto em termos de suas relações com outras coletividades (em especial, aquelas com as quais se
definem de maneira separada ou oposta ou que as definem deste modo), como de suas relações
internas. Assim, ao considerar o movimento operário num país e momento determinados, devemos
levar em conta não só a relação desse movimento operário com sua classe dominante, mas também
o papel que joga dentro do movimento, por exemplo, o racismo e o sexismo.

Ao prestar atenção nas relações internas das coletividades, não temos mais remédio que colocar o
problema transcendental  para  a  esquerda,  surgido como reação ao  fracasso  histórico  da  social-
democracia e do stalinismo: o problema da forma e da qualidade de nossa democracia interna. Se
não for capaz de resolver este problema e, ao fazê-lo, não for capaz de prefigurar no presente algo



que exige para o futuro,  a esquerda sempre se encontrará na defensiva sobre a democracia em
qualquer debate a respeito do socialismo. Surge, assim, uma questão mais geral. Marx disse que a
nova civilização surge das entranhas da civilização presente. Como alimentamos e fazemos crescer
o socialismo aqui e agora? É uma pergunta similar àquela sobre como mudamos o processo social
de um modo primariamente reprodutivo a outro basicamente transformativo.

6 – Individualismo e coletivismo como ideologias. Depois do que foi dito sobre os conceitos de
indivíduo e coletividade e a necessidade de lutar contra o  individualismo e o coletivismo, quero
agora abordar o individualismo e o coletivismo como ideologias. O individualismo é uma ideologia
quase em estado puro do mercado, pelo menos como a conhecemos até agora. Mas o coletivismo é
um fenômeno ideológico mais  complexo. Por um lado, em sua versão de direita, é uma ideologia
complementar do mercado, que expressa a soma das instituições sociais, valores e interesses não-
mercantis necessários para que o mercado funcione, desde a herança da propriedade privada aos
chamados  a  defender  o  interesse  nacional.  Por  outro  lado,  em sua  versão  de  esquerda,  é  uma
ideologia de reação ao mercado, que projeta o conjunto das instituições sociais, valores e interesses
que permitem a sobrevivência das vítimas do mercado. Os principais exemplos de ambos os tipos
de  ideologias  coletivistas  em  nossa  época  são,  respectivamente,  o  nacionalismo  e  a  social-
democracia. Ambas são parasitárias (no melhor dos casos, simbióticas) do individualismo como
uma ideologia pura de mercado. Quero considerar agora como o empirismo, na forma de realismo
empirista,  gera  uma  ideologia  do  indivíduo  que  reforça  e  reproduz  a  ideologia  que  o  próprio
mercado secreta espontaneamente.

Para o empirismo como ideologia, o mundo é concebido como algo plano, uniforme, sem estrutura
e  indiferenciado:  está  composto  essencialmente  de  acontecimentos  atomísticos  ou  situações
circunstanciais  de associação entre  os elementos atômicos que têm lugar  num sistema fechado.
Esses acontecimentos e suas constantes associações são conhecidos por indivíduos-átomos sociais
que sentem passivamente (ou captam) estes fatos dados e registram sua constante associação. Os
sistemas  fetichizados  e  os  fatos  coisificados  do  empirismo  necessitam  e  implicam  seres
desumanizados em relações dessocializadas. Os fatos ocupam o lugar das coisas, as associações o
lugar das leis e da causalidade e os autômatas o lugar das pessoas na medida em que a realidade se
define em termos da contingência cósmica da experiência sensível humana (tal como a concebe o
empirismo).

Qual o significado dos fatos? Os fatos são reais, mas são realidades históricas específicas. Sua
mistificação deriva do fato de que – em nossa forma espontânea de pensar e no empirismo, que é a
filosofia  que  a  reflete  –  as  propriedades  dos  fatos  como  objetos  sociais  se  transformam  em
qualidades inatas enquanto coisas naturais. O fetichismo, ao naturalizar os fatos, os confunde e,
assim, desestratifica o contexto social no qual foram gerados e que os sustenta, eternizando-os e
desistoricizando-os ipso facto. Os fatos se convertem, assim, numa ideologia do que Kuhn chamou
“ciência normal”, ocultanto para cientistas e leigos as estruturas históricas específicas e as relações
que geram experiêncas sensíveis nas ciências. É uma mistificação objetivista, em parte paralela à
fetichização da mercadoria, gerada pela própria natureza das atividades em que estamos envoltos.
Mas  uma  mistificação  da  qual  devemos  nos  distanciar  se  queremos  ser  capazes  de  pensar  na
possibilidade  de  uma  crítica  da  forma  em  que  o  mundo  social  se  apresenta  para  nós
espontaneamente.

Se deixarmos de lado os fatos e nos fixarmos, agora, nas associações, a mistificação não é objetiva
neste caso, mais sim algo simplesmente falso, o que chamamos de uma ilusão. Se quisermos buscar
uma analogia marxista, o salário nos serve mais do que a fetichização da mercadoria. Assim como o
salário, segundo Marx, não é o que parece ser – não é o valor do trabalho, mas sim da força de
trabalho  –,  as  leis  de  causalidade  não  são  uma associação  contínua  de  fatos,  que  gerados  em
condições de laboratório, artificiais e controladas, ocupam a totalidade empírica da realidade. São,



isto sim, tendências de mecanismos ontologicamente irredutíveis a elas. Podemos levar mais longe
a analogia. Porque assim como, de acordo com Marx, o principal erro da economia política consiste
em confundir  os  poderes  e  seu  exercício,  o  principal  erro  da  filosofia  é  confundir  poderes  e
tendências  com sua  realização.  Para  Marx,  a  função social  do salário  é  ocultar  a  realidade  da
exploração, o trabalho não remunerado, a fonte da mais-valia. Qual é o significado social, o papel
da associação permanente de fatos? Ocultar a realidade das estruturas que são irredutíveis aos fatos
e, mais particularmente, das estruturas sociais das ações humanas, ou seja, a relação que existe entre
sociedade e indivíduo. Desta maneira é minada a possibilidade das ciências sociais e de qualquer
caminho para a emancipação humana.

O reducionismo ontológico tem consequências especialmente daninhas quando é levado ao terreno
do humano.  Em perfeita  consonância  com o conceito  empirista  de  ciência  como uma resposta
condutista aos estímulos de fatos dados, concebe-se a sociedade como um conjunto de indivíduos,
motivados por certos desejos e associados mediante contrato, no  melhor dos casos. A razão fica
reduzida à habilidade de executar de maneira ótima ou satisfatória um cálculo e a liberdade consiste
em seu exercício sem impedimentos. A associação permanente de fatos, que é a base do “novo
realismo” – que é tão velho quanto o velho realismo empirista superficial – é, como disse Marx
sobre o salário,  “tão irracional  como um logaritmo amarelo”.  Concebida como uma associação
permanente de fatos, a História fica congelada em seu eterno presente. História é o que já ocorreu
ou acontece em outro lugar, mas não aqui e agora. Também podemos dizer dessa ilusão que é a
associação permanente de fatos a mesma coisa que Marx disse a respeito do salário: “se a história
não demorou muito tempo em chegar a descobrir seu próprio mistério (…) nada é mais fácil, por
outro lado, que compreender o porquê e a necessidade desse fenômeno”. É a ideologia do mercado,
da ordem estabelecida das coisas, do “não há alternativa”. Mas não podemos responder ao “não há
alternativa”  simplesmente  com  uma  auto-afirmação  satisfeita  de  nosso  “grande  movimento”.
Precisamos de um trabalho intelectual sério, profundo, ajudados pelo realismo crítico, debruçado na
prática política (orientada à transformação das relações sociais) para fazer do socialismo a razão de
nossa época.


