
6º COLÓQUIO INTERNACIONAL MARX E ENGELS 
GT 3 - Marxismo e ciências humanas 

 

Sobre a ideia de emergência em Lukács e Bhaskar: para uma defesa da 

historicidade das estruturas sociais 

Rodrigo Delpupo Monfardini
*
 

 

Introdução 

A teoria social fundamentada na teoria marxista sempre está em embate com correntes 

teóricas que negam, de modo explícito ou velado, a historicidade no mundo social. E as 

teorias que negam a historicidade são dominantes em todas as ciências da sociedade. 

Podemos afirmar todas, sem perigo de erro, pois são dominantes as teorias que refletem 

a visão de mundo dominante. E na sociedade capitalista são dominantes as ideias que 

afirmam a perenidade do capital, sua insuperabilidade. Em suma, são dominantes as 

teorias que negam a história. 

Por meio de um argumento filosófico é possível demonstrar a historicidade das 

estruturas sociais e, por meio dessa demonstração, oferecer uma base mais sólida para a 

defesa da história. Um argumento filosófico é necessário visto que o estudo das diversas 

sociedades, se feito de modo desprovido de uma explícita teoria a respeito do seu 

desenvolvimento, não é capaz de mostrar a sua historicidade. O estudo da sucessão de 

acontecimentos não dá de imediato o seu caráter histórico. Onde teóricos do campo 

marxista vêem sociedades com formas de sociabilidade distintas, teóricos da ortodoxia 

da ciência econômica, por exemplo, vêem sociedades que estão dentro de uma trajetória 

de desenvolvimento rumo a uma sociedade de maior consumo e baseada no mercado1. 

Sociedades que, evidentemente, podem estar seguindo em direção a esse ponto final da 

                                                 
* Mestrando em economia da Universidade Federal Fluminense e membro do grupo de pesquisa Teoria 

Social e Crítica Ontológica (UFF). E-mail: rodrigodelpupo@gmail.com 
1 Em economia há vários exemplos. Rostow, por exemplo, em um livro de nome sugestivo, Etapas do 

desenvolvimento econômico, afirma que as sociedades passam por cinco etapas, sendo a última, a era de 
consumo de massas (a sociedade norte-americana da década de 60), o ponto de chegada. Cf. W. W. 
Rostow, Etapas do desenvolvimento econômico. São Paulo, Zahar, 1971. 

 



história ou podem estar estagnadas, paradas no caminho. Como diz a tese Duhem-

Quine, utilizada nos debates de filosofia da ciência, sobre um mesmo conjunto de dados 

é possível criar n teorias. Ou seja, todas as teorias se referem ao mundo, e interpretam 

esse mesmo objeto de diferentes maneiras, em muitos casos completamente diversas. 

Assim, a única base para oferecer um argumento que sustente a história é por meio de 

um procedimento de abstração, de um argumento filosófico, que dê base para uma 

explanação do movimento da sociedade que consiga abarcar mais momentos e ser mais 

explicativo do que as teorias ortodoxas. 

Somente a teorização desses processos (isto é, somente um argumento teórico ou 

filosófico) é capaz de nos mostrar a historicidade do mundo social. E dois autores que 

explicitam essa dimensão e, em nossa opinião, contribuem para tornar mais clara a 

questão, são o húngaro Györg Lukács e o britâncio Roy Bhaskar. Em ambos aparece a 

ideia de emergência, que é a base para o seu tratamento da história. 

Nesse artigo pretendemos apresentar a noção de emergência em cada um dos autores, 

mostrar a sua proximidade e estabelecer a sua fecundidade na fundamentação de uma 

teoria da sociedade que seja capaz de dar uma efetiva resposta aos teóricos do fim da 

história, isto é, a todas as ciências da sociedade que são dominantes. 

 

O conceito de emergência em Roy Bhaskar 

Roy Bhaskar é um autor britânico que trabalha no campo da filosofia da ciência e situa-

se na corrente chamada de realismo crítico, que está em oposição com as filosofias da 

ciência de base positivista. Quando discute a noção de emergência, sua crítica básica é à 

redução das ciências sociais ao mesmo método das ciências naturais, reducionismo que 

nega o que há de qualitativamente diferente entre sociedade e natureza. E dessa crítica 

se deriva a base para afirmar a historicidade do mundo social, que é o que pretendemos 

tratar aqui em mais detalhe. Mas falemos de cada um dos momentos. 

Em Societies
2, Bhaskar tem como objetivo estabelecer as possibilidades e limites para o 

conhecimento da realidade social e demonstrar o erro do reducionismo. Segundo ele, 

                                                 
2 Roy Bhaskar, “Societies”. In: Margareth Archer et al (orgs.), Critical realism - essential readings. 
London, Routledge, 1998, pp. 206-257. 



colocar a sociedade sob leis análogas às leis físicas não dá conta de explicar o agir 

intencional e a mutabilidade das estruturas sociais. A sociedade, apesar de haver 

emergido do mundo natural, está submetida a leis distintas dele. Tony Lawson, outro 

autor da corrente do realismo crítico, consegue sintetizar bem a noção de emergência: 

Emergência pode ser definida como a relação entre características, ou 
aspectos, tal que uma característica surge a partir da outra e, embora seja 
capaz de retroagir sobre ela, permanece causalmente e taxonomicamente 
irredutível a ela. […] Nosso intuito de separar a ciência da esfera social, 
centrada na intencionalidade do agir humano e envolvendo o 
reconhecimento de uma realidade e a relativa autonomia da estrutura 
social condicionadora de ações, remonta à consideração da 
irredutibilidade da sociedade à natureza.3 

A emergência é o surgimento de uma forma de ser mais complexa a partir de uma 

menos complexa, como por exemplo o surgimento do ser social a partir do ser natural, 

mas que por ser mais complexa não pode ser reduzida à forma da qual se originou (o 

que seria um reducionismo). E ali o autor já aponta qual o elemento novo que aparece 

com o surgimento da sociedade: a intencionalidade do agir humano. Desconsiderar essa 

característica é reduzir o social às mesmas leis do natural, sem levar em conta a 

especificidade do primeiro. Em suma, a emergência é o novo, aquilo que não existia na 

forma mais simples como efetividade, mas apenas como possibilidade. 

Por meio da ideia de emergência Bhaskar mostra que a sociedade surge do ser natural e 

só pode existir se o ser natural continuar existindo, o que não significa que a sociedade 

está submetida às mesmas leis que regem a natureza. Em outros termos, podemos dizer 

que só após grande desenvolvimento da vida orgânica é possível surgir a sociedade, 

algo qualitativamente distinto da vida orgânica, algo novo. E essa noção é capaz de 

trazer ao pensamento essa característica, o que dá base para uma teoria social mais 

explanatória e, portanto, superior às teorias que sugerem o mesmo método para as 

ciências naturais e sociais. 

Partimos agora para o segundo momento, o da historicidade do mundo social. A ideia 

de emergência nos permite explicar o novo. Desse modo, ela serve de base a uma teoria 

da história em que 1) não há um fim pré-determinado, a sociedade atual, e que 2) mostra 

que a possibilidade de surgimento de uma nova forma de sociabilidade a partir da forma 

atual não está fechada de antemão. 

                                                 
3 Tony Lawson, Economics and Reality. London, Routledge, 1997. 



Tratando de 1), a visão de que há um fim pré-determinado é uma visão teleológica do 

movimento da sociedade. A partir dela todas as formas de sociedade anteriores ao 

capitalismo são vistas como estando no caminho em direção a essa forma vista como 

final, e contêm nelas mesmas esse impulso em direção ao ponto de chegada. A ideia de 

emergência não nega que a forma de sociabilidade atual, globalmente dominante, estava 

contida como possibilidade naquelas formas antigas, pois se assim não fosse essas 

formas não seriam hoje dominadas pelo capital. Mas ela não afirma que o capitalismo 

era uma necessidade, um final inexorável: outras possibilidades estavam em aberto, mas 

foi o capitalismo que se efetivou.  

Uma visão teleológica do movimento da sociedade não abre espaço para o novo, para a 

emergência: o que hoje chamamos de novo seria apenas o desenvolvimento necessário 

de algo que já existia, seria sua expressão. Desse modo, a história é concebida como um 

processo em que se desenrola esse desenvolvimento necessário; o capitalismo é esse fim 

já efetivado: é quando a história termina. 

Tratando do ponto 2), de acordo com a noção de emergência as diversas formas de 

sociabilidade contêm possibilidades de desenvolvimento e superação. E o 

desenvolvimento das sociedades é a efetivação de alguma dessas possibilidades. Desse 

modo, o capitalismo era uma possibilidade existente dentro do feudalismo e seu 

surgimento só pode ser entendido a partir do entendimento do processo de dissolução 

das estruturas feudais; no entanto, afirmar que era logicamente necessário que o 

capitalismo emergisse do feudalismo é dar um caráter teleológico ao processo. 

Desse modo, a noção de emergência dá base para uma explicação do movimento da 

sociedade que é capaz de mostrar que pode surgir algo novo de formas antigas, mas que 

pelo fato de surgirem dessas formas não são redutíveis e explicáveis nos termos delas; e, 

a despeito de não explicar formas novas como um simples desenvolvimento lógico e 

teleológico de formas anteriores, é capaz de mostrar como essas formas novas têm sua 

gênese nas formas antigas. Em suma, a noção de emergência dá base para uma 

explicação materialista e não teleológica do desenvolvimento das sociedades. 

Nos autores do realismo crítico que apresentamos, Bhaskar e Lawson, a noção de 

emergência aparece sistematizada de forma mais explícita. É por isso que apresentamos 

primeiro esses autores, que cronologicamente escrevem depois de Lukács. Agora nos 



voltaremos para esse último e trataremos em especial de Para Ontologia do Ser Social, 

onde essa ideia de emergência aparece dentro de sua explicação da gênese do ser social. 

 

O conceito de emergência em Lukács 

A noção de emergência em Lukács e em Bhaskar são bastante próximas, de modo que 

tratá-la de maneira mais abstrata e genérica não traria nada substancialmente novo. O 

que faremos aqui é mostrar como essa noção aparece em Para ontologia do Ser Social 

no delineamento de uma teoria da história.  

Há dois capítulos da Ontologia em que essa noção tem uma importância em especial: no 

capítulo 4 da parte I, intitulado Os princípios ontológicos fundamentais de Marx
4, e no 

capítulo 5, na parte II, intitulado O trabalho
5. No primeiro o autor trata do que seria a 

teoria da história em Marx e, no segundo, qual o papel do trabalho na historicidade do 

Ser Social. Dada a nossa problemática, o melhor método de exposição é dado pela 

inversão de capítulos: primeiro apresentaremos como o tema da emergência aparece em 

O trabalho para só depois tratarmos do capítulo sobre Marx. Isso porque, na 

interpretação de Lukács, em Marx a base da emergência do Ser Social é o trabalho, e a 

ideia que nos interessa nesse capítulo fica mais clara depois da discussão sobre o 

trabalho. 

Em O trabalho, Lukács chama de trabalho o agir finalístico, isto é, a ação que é 

precedida de uma ideação de sua finalidade e dos meios para alcançá-la. Assim o ser 

humano, diferentemente das demais formas de vida animada, cria o objeto na cabeça 

antes de criá-lo na realidade. Defendendo a sua tese, Lukács se utiliza desse famoso 

trecho escrito por Marx: 

Pressupomos o trabalho sob forma exclusivamente humana. Uma aranha 
executa operações semelhantes às do tecelão, e a abelha supera mais de um 
arquiteto ao construir sua colmeia. Mas o que distingue o pior arquiteto da 
melhor abelha é que ele figura na mente sua construção antes de transformá-
la em realidade. No fim do processo do trabalho aparece um resultado que já 
existia antes idealmente na imaginação do trabalhador.6 

                                                 
4 Györg Lukács, Para ontologia do ser social – O trabalho. Tradução: Ivo Tonet. Mimeo, 2008. 
5 Györg Lukács, Para ontologia do ser social – Os princípios ontológicos fundamentais de Marx. São 
Paulo, Livraria Editora Ciências Humanas, 1979. 
6 Karl Marx, O capital. Livro I, vol. 1. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2003, pp. 211-212. 



Comentando esse trecho, Lukács afirma: “Desse modo é enunciada a categoria 

ontológica central do trabalho: através dele realiza-se, no âmbito do ser material, uma 

posição teleológica que dá origem a uma nova objetividade”7. Por meio do trabalho o 

homem reproduz a própria vida por meio de um agir teleológico, finalístico. 

A própria atividade do trabalho é um ato de criação, a partir da matéria dada pela 

natureza, de algo que não está contido nela. Uma cadeira de madeira, por exemplo, não 

é algo natural; somente a madeira o é. É o homem que enxerga na madeira a 

possibilidade de sua transformação, por meio do trabalho, em algo que sirva a uma 

finalidade específica. Isto é, a cadeira de madeira estava contida na natureza como 

possibilidade (se essa possibilidade não existisse cadeiras não poderiam existir), mas é 

uma possibilidade que pode se efetivar somente por meio do trabalho (a natureza, por si 

mesma, não produz cadeiras). E apesar de ser um objeto realizado a partir de material 

dado pela natureza, apesar de pressupor a natureza, distingui-se dela: não é natural, mas 

social. O trabalho é, dessa maneira, uma atividade consciente de criação do novo. E é aí, 

para Lukács, a base para a emergência do ser social. 

A especificidade do ser social em relação ao ser orgânico, do qual emerge, é que ele se 

autoproduz. E sua autoprodução é característica que marca tanto seu processo de 

emergência a partir do ser orgânico como sua própria reprodução. E o trabalho, 

atividade de produção com base em finalidades postas, é central nesse processo: é a 

partir do agir intencional do trabalho que emerge o social do natural e, dentro do ser 

social, é dele que emergem os demais complexos da realidade. É dessa base, que diz 

respeito à reprodução da vida material, que emergem os demais complexos 

relativamente autônomos (a arte, a política etc), que se ligam a ele numa totalidade. 

Assim, o trabalho realiza esse processo de emergência do ser social a partir do natural, e 

pode ser dividido em 1) um salto ontológico, isto é, um salto de uma forma de ser a 

outra, salto no qual emerge da natureza o ser humano, com um agir finalístico, 

característica nova, sem nenhum análogo na natureza, e 2) o constante afastamento do 

ser social em relação ao natural, isto é, a emergência de complexos sociais não ligados 

ao econômico em sentido direto, apesar de emergirem do momento da reprodução da 

vida e estarem ligados a ele de forma indelével, o que significa um constante 

afastamento do social em relação ao natural (aquilo que Marx chamou de “recuo das 

                                                 
7 Györg Lukács, Para ontologia do ser social – O trabalho. Tradução: Ivo Tonet. Mimeo, 2008, p. 4. 



barreiras naturais”).  

Neste capítulo Lukács oferece uma base para o entendimento da emergência do ser 

social e o fundamento da sua reprodução. A partir do trabalho é possível explicar como 

o ser social se efetiva a partir do ser orgânico (mas sendo irredutível a ele dado que é 

algo novo e mais complexo, com novas determinações) e por meio de que processo 

mais geral esse ser efetivado se transforma, transformação que deve ser entendida como 

efetivação de possibilidades colocadas em cada momento do desenvolvimento do ser 

social. 

O capítulo Os princípios ontológicos fundamentais de Marx servirá de base, na próxima 

seção, para a discussão a respeito das possibilidades abertas de superação do 

capitalismo, que é o ponto fundamental para fazer frente às teorias que advogam que o 

capitalismo é a sociedade final. 

 

Sobre as possibilidades de superação do capitalismo 

Apresentada a ideia de emergência e demonstrado como ela pode servir de base para 

demonstrar a não perenidade da sociedade do capital é necessário, para não cair numa 

perspectiva idealista, demonstrar quais as possibilidades que a sociedade capitalista abre 

para a sua superação. Como a emergência é a efetivação de alguma das possibilidades 

contidas em determinada forma social, é necessário demonstrar quais possibilidades 

estão em aberto. Afirmar que a característica da emergência está presente em toda a 

história não é suficiente para demonstrar que existem possibilidades abertas hoje. Uma 

perspectiva que considera que o capitalismo é o ponto final da história pode muito bem 

aceitar a característica de emergência e apontar que não há possibilidades abertas para a 

superação dessa forma de sociedade. 

Lukács, no capítulo Princípios Ontológicos Fundamentais de Marx, mostra a realidade 

como um complexo de complexos. A partir do trabalho, base para a emergência do ser 

social, vão emergindo esferas com relativa autonomia em relação ao momento da 

produção material. Ela é relativa porque a reprodução da vida material é o primeiro 



momento da vida social8, mas a autonomia existe porque nessas esferas o econômico 

não repercute de maneira direta e determinista: cada um desses complexos tem uma 

legalidade própria, que pode inclusive ir de encontro à legalidade do econômico. Para 

tratar do que nos interessa, isto é, das possibilidades de emergência de uma nova forma 

social a partir do capitalismo, falemos apenas de um desses complexos: a ciência9. 

A ciência busca um conhecimento objetivo da realidade. E no capitalismo, a ciência tem 

grande impulso: a dinâmica do mercado exige progresso técnico, o que torna uma 

necessidade o desenvolvimento da atividade científica. Esse desenvolvimento exige um 

aumento na sua autonomia relativa, isto é, exige uma certa divisão do trabalho (por 

exemplo, necessita de funcionários especializados e laboratórios separados do processo 

produtivo). A atividade científica tem seus próprios valores, como por exemplo o da 

verdade, que são diferentes dos valores da produção, que nesta sociedade guiam a 

ciência em última instância. Por isso, no caso da ciência social, abre-se a possibilidade 

de clarear o funcionamento das estruturas sociais, mostrando o quanto elas podem ser 

restritivas. É por isso que Bhaskar afirma que a ciência só pode ser emancipatória. 

Numa crítica a Giddens, Bhaskar afirma: 

O conhecimento é benéfico de maneira assimétrica para as partes envolvidas 
em relações de dominação. Além do mais, em geral, o conhecimento 
explanatório aumenta a gama de possibilidades conhecidas e, desse modo, 
ceteris paribus faz pender “a balança de forças ideológica” contra o 
conservadorismo e o status quo (completamente à parte de seus outros 
efeitos). Em consequência, é totalmente errado considerar que a ciência 
social é igualmente “um potencial instrumento de dominação” e “da 
expansão da autonomia racional de ação”.10 

Para Bhaskar, uma atividade com status de ciência mas que não seja explanatória, isto é, 

que não esclareça o funcionamento das estruturas sociais, se limitando a prescrever 

determinados tipos de práticas para se atingir fins dados de antemão, é na verdade uma 

                                                 
8 Como diz Marx, na Ideologia Alemã: “O primeiro pressuposto de toda a existência humana e, portanto, 
de toda história (é) o pressuposto [...] que os homens têm de estar em condições de viver para serem 
capazes de “fazer história”. Mas a vida envolve, antes de qualquer outra coisa, comer e beber, uma 
habitação, vestuário e muitas outras coisas. O primeiro ato histórico é, dessa forma, a produção dos meios 
para satisfazer essas necessidades, a produção da própria vida material (apud Bhaskar, 1998, p. 251).” E 
logo abaixo, Bhaskar lembra que “O ‘primeiro ato histórico’ tem de ser entendido, é claro, em um sentido 
analítico, não cronológico (ibid, 251).” 
9 Outro complexo de grande relevância quando se pensa numa sociedade pós-capitalista é a política. Por 
limitações de espaço, no entanto, não será possível tratá-la aqui. Focaremos na atividade científica, o que 
nos permitirá mostrar a possibilidade de surgir uma teoria crítica a partir de uma ciência que se 
desenvolve devido aos imperativos do capital (como mostraremos a seguir), ilustrando a ideia que 
estamos defendendo: que essa forma de sociabilidade cria a possibilidade de sua superação. 
10 Roy Bhaskar, “Societies”. In: Margareth Archer et al (orgs.), Critical realism - essential readings. 
London, Routledge, 1998, p. 254. 



“praxiologia”11. 

A teoria social desenvolve-se como imperativo de uma sociedade que necessita de certo 

gerenciamento para que funcione (dada a dimensão global do mercado, a falta de 

gerenciamento pode levar a um colapso). Assim, demanda-se explicações a respeito da 

realidade que, mesmo que atenda a objetivos bem definidos de manutenção da ordem 

estabelecida, devem ser minimamente objetivos, captar a realidade mesmo que de forma 

parcial, para atender aos seus objetivos12. Desse modo, o capitalismo forja uma ciência 

que pode explicar melhor as estruturas sociais e demonstrar o nexo interno básico dessa 

forma de sociabilidade: a dominação dos indivíduos por uma relação social estranhada 

(o capital). A tomada de consciência de que a sociedade e as necessidades humanas 

estão submetidas aos imperativos da dinâmica autoexpansiva do capital é condição 

necessária para o avanço em direção a uma sociedade onde esta submissão seja 

suprimida. A ciência, que se desenvolve a partir das necessidades do capital, abre a 

possibilidade também para a sua superação. Essa é uma das possibilidades abertas. 

 

Considerações finais 

As teorias sociais dominantes têm como pressuposto básico a postulação da ideia de 

perenidade da sociedade do capital, o que faz com que sua refutação seja a tarefa 

primeira de qualquer teoria crítica dessa sociedade. Acreditamos que Lukács e Bhaskar, 

autores cujas obras mencionadas são pouquíssimo estudadas no Brasil, possuem escritos 

muito fecundos sobre essa questão. Oferecem uma reinterpretação de Marx que ressalta 

a contribuição valiosa do autor para o estabelecimento das bases de uma teoria crítica, 

isto é, para a fundamentação de uma teoria da história não determinista e ao mesmo 

tempo não voluntarista, em que a sociedade do capital não é a sociedade final: ela não é 

o desenvolvimento necessário do processo histórico anterior e contém em si 

possibilidades para a própria superação. 

                                                 
11 Ibid, 210. 
12 O surgimento da Economia Política no século XVIII é um exemplo dessa necessidade. 


