07/08/2016 Documento sin titulo

Teoria politica y dialéctica de la emancipacion humana en Roy Bhaskar

Adrian Scribano
Introduccion

Sin duda, el pensamiento de Roy Bhaskar es muy complejo. Su propuesta sobre la “recuperacion” de la
dialéctica como centro de su enfoque realista no lo es menos. Por esto y para, al menos, presentar
esquematicamente una de las facetas de su dialéctica, he optado por reconstruir su “momento ‘final’,
es decir, la dialéctica de la emancipacion. Para poder lograr este objetivo he seguido el siguiente
camino argumentativo: a) presento el contexto discursivo del autor sefialando con qué tradicion
“realista” se lo debe conectar, esquematizando los puntos sobresalientes del realismo critico como
propuesta original de Bhaskar y génesis de su posterior realismo critico dialéctico; proveo ademas
algunas definiciones basicas que permitan entender “lo dialéctico” del realismo critico; b) expongo su
enfoque de la dialéctica de la emancipacion humana; ¢) finalmente, esbozo algunas conclusiones sobre
su posible impacto para la construccién de unas ciencias sociales criticas.

El argumento central de este trabajo puede sintetizarse de la siguiente manera: mas alla de los
problemas que pueda tener la vision bhaskariana sobre el proceso de emancipacién humana, es uno
de los pocos esquemas interpretativos que permiten entender una posible re-conexion entre filosofia
social y ciencias sociales o, dicho de otro modo, dicho enfoque tiene rendimientos interpretativos
comparativamente importantes que permiten echar luz sobre el lugar de las ciencias sociales en la
construccion de contextos sociales que hagan posible una “vida buena” para todo ser humano en
armonia con la naturaleza y otros seres vivos. Pero, ademas, desafia a las ciencias sociales a dar
respuesta respecto de uno de sus aspectos mas importantes, a saber, la reflexividad de su propia
practica.

Del realismo trascendental al realismo critico dialéctico

El realismo critico dialéctico es en principio (y en mi opinion, ante todo) una manera particular de
realismo. Dicha particularidad deviene de su articulacion con una “tradicion” realista especialmente
desarrollada en Gran Bretana y su paulatina conexién con el marxismo. El punto de partida debe ser
entonces senalar cuales son los antecedentes de este realismo que, al comienzo (1975), Bhaskar
designo6 como realismo trascendental.

En una referencia académica como la que se quiere establecer aqui no se pueden abordar los diversos
significados que el realismo ha tenido en la historia de la filosofia ni, tampoco, abordar
exhaustivamente alguna de esas posturas en particular. Por esto, conviene establecer que se intenta
senalar solo algunos de los rasgos sobresalientes de lo que se entiende hoy por realismo cientifico en
un contexto post-empirista y, especialmente, algunos topicos centrales de esta postura en el marco de
las ciencias sociales que estan detras de la propuesta bhaskariana. Como es bien conocido, existen hoy
distintos “estilos” para la presentacién de posturas realistas. Harré, Putnam, y Hesse representan cada
uno una via diferente de acceso a la discusion que se ha sostenido especialmente en las décadas de los
“70'y ‘80 en términos de realismo vs. anti-realismo.

Hesse y Harré son quienes mas han influenciado el desarrollo de la postura de Bhaskar y del resto de

integrantes de lo que se podria llamar realismo critico britanico, en particular, y en las ciencias

sociales en general. En efecto, una de las posturas realistas que méas ha impactado en la Teoria Social

Contemporanea es la de Mary Hesse, especialmente citada por sus aportes en torno a la discusion de

la objetividad y su propuesta respecto de la relacion entre modelo, analogia y metafora. Sélo para citar

dos casos paradigmaticos de su repercusion se puede senalar a Habermas (1988) y a Giddens (1977).
http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 116



07/08/2016 Documento sin titulo

Otro realista reconocido por las ciencias sociales es Rom Harré, quien junto a Paul Secord produjo
lineamientos metodolégicos para las ciencias del comportamiento de gran difusion en la psicologia. Si
bien son muchos los que se podrian mencionar, sin duda Hesse y Harré son los que més directamente
preparan el camino para el surgimiento del grupo de realistas al que este trabajo alude directamente,
es decir, William Outhwaite, Andrew Sayer, Ted Benton, Andrew Collier y Roy Bhaskar. Provenientes
de la geografia, sociologia y filosofia, constituyen en Gran Bretafia un enfoque denominado realismo
critico que, mas alla de ciertas diferencias, acuerda en la creencia en la existencia de mecanismos
causales que operan en la estructuracion de la sociedad y en que éstos pueden ser conocidos por
teorias cientificas elaboradas en los estudios sociales; en este marco existiria la posibilidad de articular
explicaciones en torno a la aludida estructuracién y en una visién sobre el rol de los valores no
epistémicos en la actividad cientifica.

Aunque no hay que olvidar que en Estados Unidos han emergido distintas formas de apelar al
realismo -por ejemplo el llamado “realismo simbolico” de Richard Brawn y el “realismo teorético” de
John Gunnell-, las diferencias con el citado grupo por momentos no son relevantes, pero si lo son con
Bhaskar que, fuera de la tradicién aqui mencionada, prefiere retomar a clasicos de la filosofia y de la
fisica en una especie de sincretismo dialéctico muy bien articulado. Esta vision de Roy Bhaskar tiene
un primer antecedente en 1975, con la publicacion de A Realist Theory of Science, texto en el cual, a
partir de una critica al empirismo, sienta las bases para su postura realista trascendental. Libro
enteramente dedicado a la filosofia de la ciencia en general, discute de manera original las nociones de
experiencia experimental y las bases del modelo de explicacion cientifica de la “vision heredada”.

En 1979, con la aparicion de The Posibility of Naturalism, la preocupacion central de Bhaskar
comienza a desplazarse hacia las Ciencias Sociales y el intento de mostrar los fundamentos
naturalistas pero no empiristas del estudio cientifico de la realidad social. Dicha tarea sera concluida,
a mi criterio, enScientific Realism and Human Emancipation (1987), donde Bhaskar enfrenta los
grandes problemas de una teoria social pensada en términos post-empiristas. Muchas de las ideas que
se repasaran en este trabajo se originan en Scientific Realism,particularmente por dar forma definitiva
a su teoria de la agencia humana, teoria que hoy se recoge en varios de los manuales de filosofia de las
ciencias sociales en Inglaterra (Bryant 1995, Williams y May 1996, etc.).

Entre 1987y 1993, afio de aparicion de Dialectic. The Pulse of Freedom, vieron la luz Reclaiming
Reality (1989) y Philosophy and the Idea of Freedom (1991), escritos que de una manera u otra
anticipan su propuesta dialéctica, sea que se trate de la revision de algunas ideas “clasicas” de la
filosofia como enReclaiming o sea bajo la forma de una critica a Richard Rorty como en Idea. En esta
fase el pensamiento de Bhaskar se sale del cauce de la filosofia de la ciencia para arribar a lo que él
gusta llamar una critica de la filosofia como forma de pensamiento ilusorio o, mas directamente, como
la posibilidad de ser de una ideologia. Si bien es cierto que Dialectic representa su trabajo de mayor
envergadura sobre el tema, desde mi punto de vista su compleja trama argumentativa se ve
beneficiada con la publicaciéon de Plato Etc. en 1994, libro mucho mas breve y, por qué no, un poco
maés claro, en el cual se repasan los puntos centrales del que le antecediera.

Estas pocas lineas sobre los trabajos que dan lugar al desarrollo del realismo critico dialéctico son
meramente informativas; lo que interesa subrayar es la obvia cualidad de “proceso intelectual” que ha
tenido la vision bhaskariana sobre la dialéctica, punto de referencia a la presentacion, sumamente
sintética, que se realizara aqui.

Es en este marco en el cual Bhaskar plantea su propuesta de un naturalismo critico, asumiendo una
postura realista de la ciencia. Como para todo autor en un contexto post-empirista, el problema que se
le presenta a Roy Bhaskar es el de no reconstruir las situaciones aporéticas que ese contexto da por
superadas. De este modo, Bhaskar propone una manera de entrelazar la antigua

aporia valores y hechos en el marco de su propuesta general, que denomina naturalismo critico,

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 2/16



07/08/2016 Documento sin titulo

postulando la intima conexion entre construccién de conocimiento en las ciencias sociales y
constitucion de una axiologia emancipatoria.

Para Bhaskar, uno de los principales ejes de constitucién de una postura alternativa al empirismo
consiste en efectuar la diferenciacion entre las dimensiones transitivas e intransitivasdel
conocimiento. Esta distincion consiste en la aceptacion de que el conocimiento cientifico se refiere: 1)
a las estructuras del mundo cambiantes, diferenciadas y que obedecen a un mecanismo de
funcionamiento, es decir, hay que aceptar que los objetos con los cuales trata la ciencia existen con
independencia del conocimiento de los cientificos; 2) que el conocimiento de los cientificos y lo
producido por la ciencia, en tanto maneras de conocer, estan historica y socialmente determinados. Es
decir, es necesario aceptar que el conocimiento cientifico como producto humano es una actividad
sociologicamente determinada. A la primera distincion realizada la denomina

dimension intransitivau ontolégica, y a la segunda, dimension transitiva oepistemoldgica.

Segun Bhaskar, su proposito al establecer la distincion aludida es superar los equivocos a los que ha
llevado la aceptaciéon poco critica de tres elementos fundamentales del empirismo, a saber: la nocion
de ley de Hume, la de causa y lo que él denominafalacia epistemoldgica. Sintéticamente, Bhaskar
propone entender las leyes como tendenciales; redefinir la nocién de causa como mecanismo; y
descubrir que la resoluciéon del problema de la ciencia a través del planteo de como se conocecontiene
una ontologia implicita, idealista y transhistorica (Bhaskar 1978, 1979).

El autor efectia estos planteos analizando la actividad experimental de la ciencia y la ciencia como
actividad social. Respecto de la actividad experimental, Bhaskar sostiene que se puede observar como
la ontologia implicita del empirismo impide realizar la diferencia entre lo que él denomina dominio de
lo real -que implica la distincion y relacion entre los mecanismos, los eventos y las experiencias-,

el dominio de lo actual -el cual se refiere s6lo a los eventos y experiencias- y, finalmente, el dominio de
lo empirico, que implica solamente las experiencias (1978: 13). En su opinion, esto ocurre porque el
manejo de las nociones de causa y ley, en el empirismo, no permite diferenciar entre los patrones de
eventos producidos por los investigadores, los fendmenos que se observan en su consecuencia y la
estructura real de los mecanismos del mundo a que hacen referencia. Por otro lado, la ciencia implica
también una serie de actividades sociales que marcan, segun Bhaskar, la 16gica del descubrimiento y
que puede ser objeto, a su vez, de un analisis cientifico mediante la utilizacion de las ciencias sociales.
En opinién de Bhaskar, tras la aceptacion de la existencia de las dimensiones ontologicas y
epistemologicas, existe la necesidad de la aceptacion de una dimension meta-critica alrededor de la
relacion entre ciencia y filosofia. Esta tiene como tarea evaluar y discutir el aporte de la ciencia para la
construccion de un mundo méas humano.

William Outhwaite ha afirmado respecto de la postura de Bhaskar: “Para el realismo empirico, el
objeto ultimo de la ciencia es el ‘mundo empirico’. Para el idealismo trascendental, éste es las
entidades teoréticas, modelos, etc., con los cuales nosotros procuramos capturar el mundo y ‘salvar el
fenomeno’. En cambio, para el realismo trascendental (Bhaskar) éste es las estructuras, los
mecanismos y los procesos de la realidad en si misma, los objetos intransitivos de la ciencia, los cuales
distingue de los objetos transitivos: nuestras teorias y conceptos” (Outhwaite 1994: 2).

En el campo de las ciencias sociales, Bhaskar organiza su discurso alternativo en contraposicion tanto
a las posturas individualistas como colectivistas. Dicho discurso esta marcado por la respuesta a la
pregunta ése puede conocer en las ciencias sociales de la misma manera que en la ciencias naturales?
La respuesta es si en tanto se consideren, desde los limites del naturalismo, las diferencias
ontoldgicas, epistemologicas, relacionales y criticas que tienen los objetos de las ciencias sociales. Para
él, la afirmacion respecto de la posibilidad de conocimiento en las ciencias sociales desde los limites
del naturalismo permitiria llegar a una explicacién critica de la sociedad. Las diferencias aludidas
entre ciencias naturales y ciencias sociales, que se fundamenta en las particularidades de los objetos
de estas ultimas, pueden sintetizarse de la siguiente manera:

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 3/16



07/08/2016 Documento sin titulo

» La sociedad existe independientemente de quienes la conocen, pero dicho conocimiento no.

« El conocimiento de las ciencias sociales depende de la comprension de la dualidad de la estructura y
de la dualidad de la praxis.

« El modelo transformacional de la actividad humana (propuesto por Bhaskar) lleva a sostener (ante
las distinciones individualismo-holismo y subjetivismo-objetivismo) que el conocimiento de las
ciencias sociales es relacional, es decir, no se resuelve en ninguno de los aparentes polos
contradictorios.

« En este marco, la explicacion de las ciencias sociales es en si misma critica, ya que desde una visién
alternativa de la relacion entre hechos y valores se fundamenta otra entre teoria yprdctica. A partir de
esto, Bhaskar conecta pretension emancipatoria y construccion de conocimiento en las ciencias
sociales.

Bhaskar sostiene que “el naturalismo critico o realismotrasciende tres crudas polaridades: 1) afirma
una concepcion relacional del problema de las ciencias humanas, en oposicion al individualismo y el
colectivismo. 2) Su modelo transformacional de la actividad social soluciona igualmente los errores de
reificacion y de voluntarismo. 3) Su cualificado naturalismo critico se opone a la vez al
hipernaturalismo positivista y al total anti-naturalismo hermenéutico” (Bhaskar 1991: 141). De este
modo, a través del naturalismo critico Bhaskar pone al descubierto que uno de los temas centrales del
post-empirismo en ciencias sociales es la disolucién de las aparentemente irreconciliables posiciones
entre accion y sociedad, individualismo y holismo.

Dentro de su propuesta general, Bhaskar profundiza su opcion por la relaciéon

entre conocimiento y valores. Dicha opcion parte del convencimiento de que si, en el marco de un
proceso de explicacion del mundo social, se puede demostrar que una creencia que pretende estar
“fundada cientificamente” en realidad se sostiene en un conjunto de afirmaciones falsas, es posible
senalar su inadecuacion en tanto creencia, es decir, en cuanto implica valores. La argumentacion de
Bhaskar puede reconstruirse: si se tiene un consistente set de teorias que muestran como una creencia
sobre un objeto es falsa y explican por qué esto es asi o, posiblemente, por qué es falso (ilusorio,
inadecuado, mal fundado), el hecho de que la creencia sea creida u obtenida, entonces se puede inferir
una evaluacion negativa del objeto (por ejemplo, el sistema de relaciones sociales vigente) y una
evaluacion positiva sobre la necesidad de transformar el objeto y las fuentes de las creencias aludidas
(Bhaskar 1987). Es en esta direccion que se puede entender como Bhaskar comprende la
emancipacion, caracterizada como “la transicion desde una, in-deseada, in-necesaria y opresiva
situacion hacia una deseada y/o necesaria, y potencializadora o mas floreciente situacion” (Bhaskar

1994: 253).

Es justamente sobre esta temética que me concentraré mas adelante, por lo que es licito incluir la
explicitacion de alguna terminologia de la “dialectizacion” del realismo critico que permita entender,
junto a los conceptos arriba mencionados, la dialéctica de la emancipaciéon propuesta por Bhaskar.

Si bien el realismo critico dialéctico (en adelante RCD) puede ser entendido (tal como consta en el
glosario de Dialectic) como el sistema de categorias y configuraciones presentadas a través de la red
1M-4D y una de las secuencias posibles de su presentacion es partir de la ausencia implicita en el
deseo, por momentos dicha via parece ser incomprensible. Una manera de reducir complejidad para
lograr captar la propuesta de Bhaskar es tomar uno de los muchos, interconectados y superpuestos
caminos que él sigue de manera simultanea. Pero antes de tomar cualquiera de esos caminos hay que
entender el motivo de esta dialectizacion del realismo critico. Segiin mi opinion, el objetivo altimo de
la propuesta bhaskariana se sefiala en el subtitulo de Dialectic: el pulso de la libertad. Para Bhaskar el
conocimiento cientifico del mundo natural y social involucra una critica transformativa delstatus

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 4/16



07/08/2016 Documento sin titulo

quo que garantiza racionalmente las posibilidades de actuar para suprimir todo tipo de opresiones, en
un contexto de didlogo sobre la verdad, la libertad y la emancipacion. Desde este punto de vista, el
RCD es una filosofia de la ciencia vuelta filosofia (epistemologia) politica a través de la critica
“interna” de los problemas centrales de la filosofia misma.

Aclarado lo anterior es posible establecer que el RCD se basa en la interconexién de cuatro momentos
del analisis dialéctico: 1M, 2E, 3Ly 4D. Donde 1M puede ser entendido como un primer momento en
el cual Bhaskar sittia lo estructural, la diferenciacion y la alteridad y va a encarnar en todo su
desarrollo la no-identidad (suponiendo las distinciones realizadas entre lo intransitivo y lo transitivo);
es la fuente de donde surge la emergencia, la manifestacion. El 2E es el momento del segundo limite o
eje, el momento de la negacion, del desarrollo de lo que aparece en 1M pero también de los otros dos
momentos, es la dialéctica del cambio. El 3L se presenta como momento de la totalidad, de la
universalizacion a través de la dialéctica de la totalizacion. Mientras que la cuarta dimension del
analisis dialéctico -4D- involucra la capacidad transformativa de la agencia humana en la dialéctica de
la praxis y la dialéctica de la superacién y punto de partida de una nueva negacion.

Para entender la nocion de dialéctica como “todo aquello que desde toda relacion entre elementos
diferenciales se orienta hacia ausentar determinaciones en el proceso de ausentar ausencias o
malestares...” (Bhaskar 1993: 396), hay que aclarar que, en cada uno de los momentos, las dialécticas
que se presentan suponen la adopcion y articulacion por parte de Bhaskar de algunos aspectos de
diversas nociones de dialéctica. Dichas nociones, que han sido tomadas de su visioén sobre la historia
de la filosofia, son: “contradicciones dialécticas” (Heraclito), “argumentos dialécticos” (Socrates),
“razon dialéctica” (Platon), “propedéutica dialéctica” (Aristoteles), “proceso dialéctico” (Plotino y
Schiller), “inteligibilidad dialéctica” (Hegel), “praxis dialéctica” (Marx) y, finalmente, la “dialéctica de
la libertad” que Bhaskar adjudica al RCD en tanto “sintesis” de los aportes de Kant, Hegel y Marx.

Esta conexion con la historia de la dialéctica es presentada en el RCD mediante un trabajo de
reconstruccion de cuatro conceptos basicos del proceso dialéctico: emergencia, negacion, ausencia y
transformatividad. Como es facil advertir, cada uno de estos conceptos se relaciona con cada uno de
los momentos a los que se ha hecho mencion pero, desde el punto de vista de esta presentacion,
deberian ser comprendidos de la siguiente manera: existe (en un sentido realista) un conjunto
diferenciado y estructural de situaciones de injusticia; su conocimiento permite observar que la
injusticia es un proceso que produce ausencias en la naturaleza y en los seres sociales, por lo que, dada
la capacidad transformativa de la praxis humana, es licito iniciar un proceso de remocién de ausencias
a través de la dialéctica de la libertad, centro del proceso de emancipacién humana. De este modo es
posible comprender, al menos parcialmente, la dialéctica bhaskariana como una “logica” de la
ausencia, donde el proceso (que luego se tratara de aclarar) de ausentar ausencias juega el rol de
“eslabon dialéctico” que permite conectar conocimiento cientifico critico de la realidad social
(realismo critico lo llamo6 entre 1975-1989) con una filosofia naturalista dialéctica cuya tarea
fundamental es “iluminar” el proceso emancipatorio (realismo critico dialéctico —desde 1989 a la
fecha). Sin duda, son muchos los aspectos de la propuesta de Bhaskar que atin deberian ser aclarados,
pero esta introduccién intenta despejar, en lo posible, el camino argumentativo de su dialéctica de la
emancipacion. En lo que sigue se intenta esquematizar los elementos fundamentales de dicha
propuesta para posibilitar su mejor comprension.

Hacia una axiologia emancipatoria como dialéctica del conocimiento de la sociedad

Como se ha tratado de sintetizar, el RCD es un desarrollo del realismo transcendental y el realismo
cientifico como critica radical en el contexto post-empirista, tanto cientifico como filoso6fico. La
propuesta de Bhaskar pretende mostrar como un naturalismo critico lleva adelante la articulacion

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 5/16



07/08/2016 Documento sin titulo

entre hechos y valores, entre teoria y practica. Mi objetivo central es mostrar como el enfoque de
Bhaskar gira alrededor de un concepto muy particular de dialéctica que le permite inferir de las
explicaciones de la sociologia sobre el mundo social las transformaciones deseables de un estado de
cosas dado. En lo personal, aunque creo entender la propuesta de Bhaskar, pienso que si bien sus
conclusiones son algo problematicas, de todos modos exhiben algunas ventajas comparativas respecto
de otros enfoques en muchos de los nodos que representa la intrincada red conceptual que él propone.
Volveré al final de este trabajo a un posible balance de su propuesta pero, antes, es importante
esquematizar en qué consiste la propuesta del RCD sobre la emancipacién.

Como se ha advertido ya, el trabajo de las ciencias sociales y el proceso emancipatorio se entrelazan en
la propuesta de Bhaskar. Para aportar un poco mas de claridad a su estructura argumentativa es
conveniente tener presente lo siguiente:

1) El principal argumento de Bhaskar reside en mostrar como las ciencias sociales contienen en si
mismas un nivel critico como rasgo fundamental. Enfatizando los equivocos a los que conducen los
enfoques post-modernos y fisicalistas en ciencias sociales afirma: “Mi principal objetivo es mostrar
como debe ser el caso para que una ciencia social emancipatoria sea posible” (Bhaskar 1991: 145);
“...mi intencion es defender la cientificidad, y elucidar la forma general de tales ‘investigaciones
profundas’ en las ciencias humanas” (idem: 146).

2) En el marco de lo que denomina “el modelo transformacional de la accion humana”, afirma: “Mi
segundo objetivo es resolver la tradicional antinomia entre hechos y valores y teoria y practica...”
(idem). En este contexto, muestra la existencia de lo que llama “espiral hechos-valores” y que pone en
relacion con distintos niveles de explicacién y racionalidad, afirmando: “acepto el caracter
dependiente, practico y valdrico de la investigaciéon social, pero mi objetivo principal es mostrar como
las teorias explicativas suponen valores y practicas” (idem: 151).

3) Bhaskar muestra la existencia de siete niveles de racionalidad en relaciéon con otros tantos modelos
de explicacion que se observan desde distintos tipos de lo que podriamos llamar “usos de la razén”.
Los dos primeros niveles, que se mueven en el marco de la “racionalidad instrumental”, son: nivel I,
racionalidad técnica; nivel II, racionalidad instrumental contextualmente situada. Los dos siguientes
niveles, que se mueven en el marco de una “razon critica”, son: nivel III, racionalidad practica; nivel
IV, racionalidad critica explicativa. El nivel V, denominado racionalidad critica explicativa profunda, y
la racionalidad profunda que constituye el nivel VI se mueven en el marco de una “razéon
emancipatoria”. Finalmente el nivel VII, el de la “racionalidad histoérica”, se mueve en el contexto de
una “razon historica” (Bhaskar 1989).

4) Se debe tener presente también que Bhaskar afirma: “Mi argumento es que la ciencia social es no-
neutral en un doble sentido, que a la vez, a) consiste en una intervencién practica en la vida social y b)
que logicamente involucra valores” (Bhaskar 1991: 146). Enfatiza que tanto el poder explicativo de las
teorias como el del agente juegan un rol fundamental.

Estos cuatro elementos del pensamiento de Bhaskar proveen una buena base para una explicitacion
mayor de la dialéctica de la emancipaciéon que involucra los siguientes elementos: su teoria de la
agencia humana, sintetizada en lo que denomina el modelo transformacional de la actividad social y
los cuatro planos del cubo social; su propuesta sobre la dialéctica de la libertad y su vision sobre la
dialéctica de la verdad.

El centro del naturalismo critico, como se ha insinuado ya, es el modelo transformacional de la
actividad social (TMSA). Dicho modelo se ha construido como resolucion de las tres clasicas “parejas
epistemologicas” (sensu Bourdieu) en teoria social: (a) estructura-agencia, (b) individualismo-
colectivismo, y (c¢) lo que Bhaskar denomina anti-naturalismo hermenéutico - hiper-naturalismo

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 6/16



07/08/2016 Documento sin titulo

positivista. Contra la aceptacién usual de estas “parejas” como dicotomias aporéticas, el TMSA alega:

1) “la estructura social es una condicién necesaria para, y medio de, la agencia intencional que es a su
vez una condicién necesaria para la reproduccion de la transformacion de formas sociales” (Bhaskar
1993: 154). De esta manera, el TMSA involucra la dualidad de estructura y agencia y, también, la
dualidad de mediacion y transformacion. Es decir, el TMSA expone el proceso-en-producto y
producto-en-proceso como rasgos de vida humana, donde tiene lugar la conexion entre las
consecuencias imprevistas, las condiciones no conocidas, la motivaciéon inconsciente y las habilidades
tacitas del agente en tanto mecanismos de la produccion y reproduccion de sociedad.

2) “toda la vida social esta tramada en una red..., que las relaciones sociales constituyen el tema-sujeto
paradigmatico de las ciencias sociales y las identidades sociales estan constituidas relacionalmente, en
virtud del cambiante/diferenciante sistema de diferencias y/o cambios” (Bhaskar 1993: 155)

3) “las ciencias sociales pueden ser ciencia en el mismo sentido en que la ciencia experimental de la
naturaleza, pero en modos que son tan diferentes de la tiltima como especificas a la naturaleza de las
sociedades. Transformacionalismo. Relacionismo. Naturalismo critico. (idem)

Por consiguiente, la propuesta de Bhaskar ve la vida social como un proceso dinamico, estratificado e
inter-accional de acercamiento entre naturaleza y ser humano. El TMSA propone entender el orden
practico de la vida humana como una interseccion causal entre el orden natural y social en la cual
nosotros podemos ver la constitucion de tres tipos de determinaciones del ser humano: natural, social
y mixta. Es mas, el TMSA tiene que ser analizado en relacion con la propuesta de lo que Bhaskar llama
“cubo social”, donde se ponen en relacion los rasgos de los seres sociales en un esquema de cuatro
planos.

El Cubo Social se piensa dentro de las relaciones transformativas del TMSA y en el marco de una
interrelacion entre “posibilidad / coaccion” y “reproduccion/transformacion”. Brevemente, los cuatro
planos involucrados son: a) las transacciones materiales con la naturaleza, b) las relaciones
inter-/intra-subjetivas (personales), c¢) las relaciones sociales, y d) la subjetividad del agente. En este
contexto, Bhaskar senala: “en el centro de esta concepcion esta la idea de la praxis comprendiendo
la negacién transformativa, o el cambio, de lo dado”. En relacion a esto afirma también que
“[a]ccion deberia ser comprendida como un vector cognitivo-afectivo-conativo-expresivo-
performativo, con una forma, contenido, “estado de animo”, estilo y eficacia propias” y que
“[a]gencia puede ser definida de la manera méas simple como una causalidad o proceso de una
intencionalidad hecha cuerpo, cuyos “ejes” en un estado de cosas, excepto que estuvieran
sobredeterminados..., no habrian ocurrido de otro modo, aan si la razén real que los causa esta
rutinizada, inconciente, multiple, contradictoria y/o anterior (incluyendo intervalos, retrasos, larga
prioridad)” (Bhaskar 1994: 100).

Dentro de la relacion, correspondencia y diferenciacion entre dichos planos emerge la posibilidad de
observar algunas sub-dimensiones. Respecto de las que tienen lugar en el plano c. (relaciones sociales)
y el plano b. (relaciones inter-personales) aparecen dimensiones subalternas. En el primero (c), las
relaciones de poder discursivas y normativas y en el segundo (b) las relaciones comunicativas y
morales. En el contexto de la sub-dimension del poder, Bhaskar ve dos tipos de relaciones de poder:
Poder1, que se presenta como la capacidad transformativa intrinseca al concepto de agencia que se
adelant6 y Poder2, “como la ... capacidad transfactualmente eficaz de alcanzar una direccion mas alla
de (i) los deseos manifiestos y/o (ii) el interés real de los otros (basados en sus concretas
singularidades); y tematice la pluralidad, que aproxima a una transfinitud potencial de Poder2 o de las
relaciones generalizadas del amo-esclavo-tipo de la clase y al género, de la edad a la etnicidad.” 1

Bhaskar retoma aqui la distincion entre vision “positiva” y “negativa” del poder que hoy se realiza en la

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 7116


http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#uno

07/08/2016 Documento sin titulo

teoria social. Es decir, asocia Poder1 a la potencialidad productora de la agencia y Poder2 a la
capacidad puesta en juego en la lucha por lograr hegemonia o contra-hegemonia. En este marco, es
importante sefialar que el proceso de alienaci6én toma forma en esta sub-dimension de Poder2, donde
la nocion de relacion del amo-esclavo generalizada tiene, al menos, dos significados:

1) La dominacio6n, explotacién, subyugacion y control como tipos de relaciones situadas geo-
histéricamente que muestran como, siguiendo la manera hegeliana, la internalizacion introyectiva y el
proceso de duplicacion proyectiva son manifestaciones de la conciencia infeliz; y

2) como rasgo del modo de produccion capitalista “lo intrinseco de la relacién al contrato de wage-
labour/capital es ocultado en el nivel de transacciones interpersonales por el fetichismo y los errores
causalmente eficaces de la categoria de los cuales depende” (Bhaskar 1993: 154).

Relacionado a esto es digno hacer notar que Bhaskar ve la alienacion en el contexto de las cuatro
dimensiones dialécticas (1M no-identidad, 2E negatividad, 3L totalidad y 4d agencia); y es de esta
manera que la alienacion aparece como 3L destotalizacion, es decir, como “la condicion de ser
“extranado” o separado de lo que es constitutivo o esencial para su naturaleza, poder causal o
bienestar” (Bhaskar 1994: 107). A este nivel es necesario re-conectar la relacion generalizada de amo-
esclavo y la alienacion con la ideologia como una interseccion de las sub-dimensiones del cubo social,
es decir, Poder2, discursivo(c) /comunicativo(b) y normativo(c)/moral(b). Este tipo de interseccion
proporciona la legitimacion discursiva del Poder2 “en un sentido fuerte que incluye el error
categorial”; a partir de aqui podemos observar claramente “por qué cualquier axiologia emancipatoria
bajo el capitalismo requiere, como recurso metodologico, una ciencia social basada en la explicaciéon
profunda critica” (Bhaskar 1993: 154).

Para entender mejor esto es interesante retomar los componentes de la accion en el TMSA de Bhaskar.
La accidn, como capacidad transformativa en el contexto de poderes causales para actuar, pone en
relacion las competencias (en tanto conocimiento del “como” practico, tacito), los medios (como
acceso a los recursos), las posibilidades y las circunstancias. Lo que involucra:

1) creencias (como conocimiento discursivo del “qué”), valores, sentimientos (como sensibilidad
interna) y deseos (como disposiciones para actuar) orientados de cierta manera, mas o menos
competentemente;

2) cada uno de estos elementos tiene su dominio especifico cognoscitivo, afectivo, conativo, expresivo
y preformativo. La relacion es especialmente fuerte entre los deseos y el dominio conativo porque
emerge aqui la conexion entre la motivacién/guia y el deseo como rasgos centrales de accion;

3) en el curso de la accidn aparece el grado de desarrollo emocional, grado de confianza y capacidad
para movilizar energia y la general (ego-sinténica/emancipatoria) seguridad existencial fundada en las
relaciones de confianza;

4) finalmente, todas estas caracteristicas deben ser leidas en el marco de las relaciones entre las
condiciones de la accién y sus consecuencias que, a través de la movilizacion de recursos, producen los
actos sociales.

En el marco de este concepto de accion centrado en el deseo, y si se recuerda la conexion entre la
relacion amo-esclavo, la alienacion y la ideologia como su legitimacion discursiva, se puede entender
por qué la praxis se ha conceptualizado como negacion transformativa de lo dado. Es més, de esta
manera es posible empezar a ver como el centro del modelo de Bhaskar de la emancipacién humana es
“el proceso de ausentar ausencias”, donde se ligan deseo y ausencia, siendo esto el nudo de la
dialéctica de la emancipaciéon que propone el RCD.

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 8/16



07/08/2016 Documento sin titulo

Como se adelantara, desde el punto de vista de Bhaskar la emancipacion consiste

en la transformacion, en la auto-emancipacion por los agentes en juego, de una fuente
indeseada e innecesaria a una deseada y necesaria de la determinacion, son ambos
causalmente presagiadas y l6gicamente puesta en acto por una teoria explicativa, pero se
pueden efectuar solamente en la practica.2

Como cambio estructural, la emancipacion se basa en una teoria cientifica y en la practica politica
revolucionaria. Bhaskar defiende que “la sociologia a veces trae consigo, a menudo informa y siempre
afecta valores y acciones” (Bhaskar 1987: 171). Como primer paso, rechaza todo tipo de sociologia que
acepte la neutralidad valérica y propone un enfoque no-neutral sobre las relaciones entre hecho-valor
y teoria-practica en un contexto critico explicativo. Este enfoque es no-neutral en dos sentidos: porque
entiende que la sociologia siempre consiste en una intervencion practica en el mundo social, y porque
a veces implica l6gicamente valores y vinculaciones con juicios practicos. Asi, Bhaskar propone su
“espiral hecho-valor y teoria-practica”, en el cual es posible ver como tienen lugar sus relaciones
dialécticas y causales en el contexto de los componentes de accion mencionados. Para Bhaskar dicho
esquema eliptico permite observar como “las...asimetrias que hacen la helice potencialmente
racionales, que est4 desarrollando progresivamente espirales, mas bien que simplemente auto
confirmadas y tan auto-destructivas, mas o menos rapidamente debilitando circulos (idem: 173). Esta
propuesta involucra dos argumentos centrales para la comprensién del proceso de constitucién de una
axiologia emancipatoria:

1) Bhaskar afirma la ligazon entre emancipaciéon y un enfoque no-neutral de la sociologia de la
siguiente manera: (a) Da por sentado todos los componentes de accion social del TMSA en su
conexion con un modelo practico de toma de “conciencia”, donde “somos (progresivamente) (i)
sintientes, (ii) conscientes, (iii) atentos, (iv) reflexivos auto-conscientes, atentos y articulados y (v)
ocupados en actividades planeadas (controladas, deliberadas, integradoras), razonables (inteligentes,
bien fundadas, responsables), colectivas, coordinadas y mutuas.”3 (b) Luego, pone en conexién las
caracteristicas anteriores con el proceso de emancipacion en el que la libertad practica supone estos
cinco 6rdenes de conciencia como condicion para la articulacion con cualquier discurso explicativo
emancipatorio.

2) El centro del argumento de Bhaskar sobre la transicion de la relaciéon hecho-valor a la tarea
emancipatoria de la sociologia puede resumirse como sigue: (a) Si nosotros tenemos una creencia P
sobre algin objeto O que se funda en una explicacién causal S y (b) nosotros poseemos bases
adecuadas para suponer que P es falso y S co-explica P; entonces (c¢) nosotros podemos pasar a una
evaluacion negativa de S y una evaluacion positiva de una accion dirigida racionalmente a la remociéon
de S. En otras palabras, si nosotros tenemos un fundamento adecuado (explicacién causal) para
mostrar la relacién de P y S como falsa conciencia, “entonces la inferencia para una evaluaciéon
negativa de sus fuentes y evaluacion positiva de accion orientada hacia su disolucion es, ceteris
paribus, obligatoria” (idem: 178).

Queda claro como las “explicaciones en profundidad” tienen un lugar central en el programa de
Bhaskar. Como ha senalado, el objetivo mas importante es adelantar la estructura légica de una critica
explicativa. En el curso del desarrollo de esta estructura tiene lugar la relacion dialéctica entre
racionalidad, explicacion, creencias y emancipacion. Bhaskar afirma en este contexto que pueden
identificarse los siete niveles de racionalidad que se bosquejaron mas arriba. En estos niveles se puede
observar como la racionalidad emancipatoria involucra una conexion fundamental entre razon critica
y la razon historica dentro de un proceso progresivo de explicaciéon y, también, observar como las
relaciones dialécticas entre hecho-valor, teoria y practica involucran tipos diversos de racionalidad. El
punto de partida basico esté en el nivel IV como racionalidad critica explicativa, que Bhaskar
esquematizé como sigue:

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 9/16


http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#dos
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#tres

07/08/2016 Documento sin titulo

I.S.1(i) T > P. (ii) T exp 1 (P)--- > (iii) -V (S--- >I (P)--->(iv) Vo -s
Es decir,

si tenemos un sistema constante de las teorias T que (i) demuestra que una cierta creencia
P sobre un objeto O pueda ser falsa, y (ii) explica el porqué de eso, o quizas de algin modo
eso es falso (ilusorio, inadecuado, enganando), o la creencia es creida (o se sostiene)
entonces las inferencias (iii) a una evaluacion negativa que da cuenta del objeto (e.j.
sistema de relaciones sociales) por la falsedad de la creencia (es decir una ligazon
equivocada respecto a realidad entre la creencia P sobre O) y (iv) una evaluacién positiva
de la accion dirigida racionalmente a remover (desconectando o transformando) ese
objeto, es decir las fuente(s)de la falsa conciencia que hace aparecer obligatorio a CP.4

Pero este punto de arranque, en principio, debe ser radicalizado en la practica en el contexto de la
razon historica.

Desde el punto de vista del RCD, es necesario conectar un modelo adecuado de explicacion cientifica
con un modelo satisfactorio de resoluciéon de problemas practicos y el cambio normativo para plantear
una fundamentaciéon adecuada de la racionalidad critica orientada a la emancipacion humana. En este
marco, Bhaskar expone dos modelos diferentes y complementarios de explicaciones cientificas:

1. Un modelo tedrico [DREI (C)] basado en una relacion dialéctica entre la separacion referencial y la
revision descriptiva secundaria, llevada a cabo de hecho en un desarrollo progresivo de descripcion,
“retroduccion”, eliminacién, identificacién y correccién; en correspondencia con el nivel humeano de
necesidad natural, el nivel kantiano de necesidad natural, prueba rigurosa bajo la condicion
experimental cerrada, con un nivel lockeano y leibniziano de necesidad natural, respectivamente.

2. Un modelo de explicacion cientifica [RRREI (C)] aplicado sobre un sistema abierto tipico, a través
de los pasos siguientes:

(a) la resolucion del acontecimiento en sus componentes. (b) La redescripcion de estos
componentes en leyes teéricamente establecida que se pueden aplicar a ellos. (c)
Retroduccion via las posibles causas antecedentes de tales leyes... (d) la eliminacion de
alternativas. (e) La identificacion positiva de las causas generativas que trabajan en la
produccion de su conjuncion en tanto advinientes (si esto es asi). (f) Trabajo correctivo
recesivo secundario en la descripcion de la conexion del explanandun.s

Como respuesta a la pregunta sobre como es posible una praxis no alienada, y en relaciéon con los dos
tipos de explicacion cientifica, Bhaskar propone los tipos siguientes de resolucion de problemas
practicos y el cambio normativo:

C - Diagnostico, Explicacion, Accion (DEA).
D - Descripcion, Explicacion, Transformacion (DET).

El modelo DEA se piensa para iluminar una manera practica hacia una alternativa concretamente
utopica y una teoria y practica de las transiciones; ademas, involucra una ligazén con el modelo DET
orientado hacia un claro cambio normativo. De esta manera podemos relacionar ahora A, B, Cy D, es
decir, modelos de explicacién con modelos de resoluciéon de problemas practicos. Relacion desde
donde las conexiones entre DREI(C)---->RRREI(C)---->DEA---->DET sacan a la luz la dialéctica de la
moralidad que Bhaskar esquematizé como sigue:

moralidad descriptiva — critica inmanente (inconsistencia teérica/practica)---moralidad

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 10/16


http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#cuatro
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#cinco

07/08/2016 Documento sin titulo

redescriptiva--- lucha contrahegemonica hermenéutica y material ---meta critica 1 ---
moralidad critica explicativa (metacritica 2)---totalizando praxis profunda (incorporando
un proceso auto-reflexivo de monitoreo-aprendizaje y una satisfaccién de una condicién
prefigurada estipulando (a) que los significados sean lo mas consistentes posibles con el
estado/fin o el proceso, (b) que de una cierta manera ellos incorporan o expresan los
valores de ese fin)---axiologia emancipatoria.6

Expuesta de manera muy general, se ha intentado mostrar que ésta es la propuesta de Bhaskar sobre
la relacion entre las tareas de las ciencias sociales y el proyecto de la emancipacién humana. Pero para
que esto sea mejor comprendido es necesario exponer como, segun Bhaskar, la axiologia
emancipatoria dentro del realismo critico dialéctico involucra un realismo moral y un naturalismo
ético.

Antes de explicar el realismo moral y el naturalismo ético es conveniente esquematizar, al menos, los
pasos centrales del realismo critico dialéctico en el campo axioldgico hacia una dialéctica de la
libertad.

En el centro de la interconexién entre el proceso generalizado amo-esclavo, alienacion e ideologia
como forma discursiva de legitimacién del estado de cosas dado, se ha podido observar el punto de
partida de la critica explicativa. En el curso de la explicacion critica se ha senalado la conexion entre la
tarea emancipatoria de la sociologia y el modelo practico y normativo para la practica transformativa.
A través de esto se hace posible comprender la necesidad de proveer fundamentos realistas,
naturalistas y dialécticos para un punto de vista moral y ético. Segiin Bhaskar, en este contexto y en el
centro mismo del proceso amo-esclavo tiene lugar la “lucha hermenéutica” en la cual la razén “contra-
argumentativa” adquiere gran importancia. En contra de la inconsistencia entre teoria y practica, la
incompletitud y otros problemas, aparece la meta-critica explicativa, que Bhaskar esquematiza en
relacion con los procesos de liberacion de la siguiente manera:

...argumento---critica inmanente---metacritica2 explicativa--- axiologia emancipatoria ---cambio ---
libertad

Este proceso dialéctico tiene como contracara “el metateorema: 'males'-ausencias-constricciones
(incluyendo inequidades) --- falsedades (morales) --- categorialmente absurdas" (Bhaskar 1993: 260).
Si se pone en relacion ideologia, proceso de “concienciacion” (con sus cinco pasos), las falsedades
(morales) y el razonamiento moral [que va desde DREI(C) a DET] como ya se describi0, se encontrara
la importancia central del juicio y la verdad como componentes de la dialéctica de la emancipacion.

Para Bhaskar los juicios tienen cuatro aspectos: veracidad expresiva, descriptividad, evidencialidad y
lo fiduciario imperativo; estas cuatro dimensiones de los juicios tienen un importante papel en la
definicion de la verdad. Para Bhaskar

Una teoria adecuada de verdad debe tomar en cuenta el hecho que hay cuatro conceptos
béasicos, o componentes en su analisis (...):

(a) la verdad como normativa-fiduciaria, la verdad en el sentido de “confia en mi - actaa
sobre ello”, en la sub-dimensién comunicativa del cubo social;

(b) la verdad como adecuacién, como “afirmaciéon garantizada”, en tanto epistemoldgica,
como relativa en la dimension transitiva,

(c) la verdad como referencial-expresiva, como un bipolar ontico-epistémico dual, y en
este sentido como absoluto; y

(d) verdad como alética, como la verdad de o la razén de las cosas y de los fen6menos, no
como proposiciones, como genuino ontologico, y en este sentido como objetivo en la
dimension intransitiva.z

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 11/16


http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#seis
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#siete

07/08/2016 Documento sin titulo

Esta claro que la dialéctica de la verdad involucra la "critica explicativa en profundidad" y hace posible
la lucha hermenéutica contra “la falsa conciencia” en el contexto del razonamiento moral. Para
entender la importancia central de esta visioén sobre la verdad es necesario recordar que: 1) “nosotros
estamos deseando actuar como criaturas y juzgar en tanto seres que hablan” (Bhaskar 1994: 141), y
por eso nuestra practica involucra presuposiciones discursivas y juicios dentro de la dialéctica de la
agencia y la dialéctica de los actos de habla; y 2) “una definiciéon real de dialecto como la
ausentificacion de las ausencias y, socio-sustancialmente, como el proceso de desarrollo de la
libertad... y entonces tenemos la meta- definicion de lo dialecto como la ausentificacion de las
ausencias sobre ausencias... (que se han vuelto)... ausentes” (Bhaskar 1994: 135)

De esta manera, para Bhaskar es posible pasar de una critica de la moralidad constitutiva de la
sociedad a una axiologia de emancipaciéon porque la propia practica -descripta en 1)- provee los
fundamentos para una “explicacion profundidad” y presupone (en el contexto de TMSA) la accién
como una negacion transformativa. La dialéctica de la ausencia implica el paso de lo real (de los
procesos espacio-temporales-causales de “ausentificacion”) a la radicalizacién de nuestra capacidad de
negacion transformativa como un proceso de transformada y totalizadora praxis transformadora. Asi,
también, es evidente por qué los compromisos axiologicos necesarios obtenidos por un dialéctica de la
confianza son el punto de partida de lo que Bhaskar llama “ethical tetrapolity™:

(compromiso axioldgico con expresiones de veracidad entabladas)---> (1) fiduciaridad
(veracidad)--->(2) complejo explicativo tedrico critico* (= teoria explicativa critica +
utopismo concreto + teoria de la transicion) --->(3) profunda practica totalizadora ---> (4)
una axiologia emancipatoria orientada a la libertad qua emancipacién universal humana.8

Es en este contexto en el que Bhaskar propone su realismo moral y el naturalismo ético. El realismo
moral involucra comprender que la moralidad es una propiedad real objetiva de la que emergen guias
de accion, pero dentro del presupuesto de las dimensiones intransitiva y transitiva de la misma. Es
decir, presupone una moralidad real transitiva-relacional en conexion con las relaciones intra-inter-
subjetivas (social- natural), donde se encuentra la posibilidad de distinguir una moralidad descriptiva,
redescriptiva, critica y explicativa.

Por su lado, un naturalismo ético afirma que las proposiciones morales pueden conocerse en el curso
del proceso de critica explicativa provista por una sociologia no-neutral. En relacién a lo cual Bhaskar
escribe,

la transformacion naturalista del “es” al “debe ser”- la cual no s6lo es compatible, sino
también se fundamenta, en la irreductibilidad moral realista del “debe ser” al “es” —es
decir, la transicién del hecho al valor, presagia la transicion entre y la dialéctica de,teoria y
prdctica, forma y contenido, del centro a la periferia, de la figura al fundamento, del
deseo a la libertad, y hacia una praxis totalizadora profunda de una sentida solidaridad y
de la dialéctica des-alienaciéon y emancipaciéon.q

Para que se entienda, en lo posible, este concepto de proceso emancipatorio es necesario que se
planteen dos temas centrales relacionados a él:

1) Como ya se menciono, el RCD involucra cuatro niveles, dominios o momentos: 1M, (no-identidad)
2F (negatividad), 3L (totalidad) y 4D (agencia), cada uno de ellos tiene, segin Bhaskar, la siguiente
correspondencia con los componentes de la forma del juicio:

(i) performatividad expresivamente veraz = 4D;
(ii) fidelidad performativa (fiduciariness) el = 3L;
(iii) performatividad descriptiva = 2E (en la medida en que nuestro objetivo es el cambio)

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 12/16


http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#ocho
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#nueve

07/08/2016 Documento sin titulo

(iv) performatividad evidencial = 1M (en la medida en que nuestro juicio esta 6ptimamente fundado)

Desde esta conexion Bhaskar propone que la “logica” del ethical tetrapolity puede ser vista como: 3L
“fidelidad performativa”;...2E teoria critica explicativa compleja;...4D praxis totalizadora
profunda;...1M “alethia” moral = emancipacion humana universal. Y él también afirma que la logica
de transicion en la esfera social puede esbozarse como: 3L conexién dialéctica;... 2E contradiccion
dialéctica;...4D negacion de la negacion (transformacion geo-histoérica de productos geo-
historicos);...1M emergencia (o superestructuracion). A través de esto, al menos parcialmente, se
puede visualizar como funciona la relacion entre la emancipacion humana y la dialéctica de la verdad.

2) Una pregunta clave aparece a esta altura del planteo bhaskariano, pregunta a la cual se debe poder
contestar: ¢Qué tipo de practica politica se necesita para el proceso de emancipacion? En el contexto
de los cuatro tipos de dialécticas de la libertad (dialéctica sistematica, dialéctica intrinseca, dialéctica
intrinseca-extrinseca y dialéctica extrinsenca- intrinseca) Bhaskar afirma: “hay por lo menos cuatro
tipos de politica —politica de vida, politica de movimiento, politica representativa y politica
emancipadora/transformativa” (Bhaskar 1994: 156), y agrega:

la praxis de la politica emancipadora/transformativa va a ser transformada (alloplastica)
transformadora (autoplastica), veracidad (fiduciaria) totalizante, transformacional
(orientada al cambio profundo estructural y global) y de transicion, basado en el existencial
primario de confianza y orientado a una orden normativa de cuidado en una dialéctica de
la solidaridad.10

Es en este sentido que se puede entender la conexién entre dialéctica de la ausencia, dialéctica de la
verdad y dialéctica de la libertad desde un punto de vista “practico”. Por ltimo, se debe subrayar el
lugar de la alethic truth dentro de la filosofia de Bhaskar porque, desde el lugar de este concepto, se
puede aclarar la conexion entre la verdad como logro cientifico en el contexto de la critica explicativa y
la dialéctica de la verdad moral en el curso de la dialéctica de libertad como un elemento de la
emancipacion humana. Es decir, este concepto proporciona el puente que conecta hecho-valor y
teoria-practica.

Es bueno enfatizar que esta presentacion esquematica de la propuesta de Bhaskar es parcial, y que
deberia ser leida en el marco del complejo conjunto que implica su realismo critico dialéctico. Es
conveniente aceptar también que la reconstruccion realizada aqui s6lo estuvo orientada a mostrar la
dialéctica de la emancipacion y, especialmente, como se puede entender la transicion que Bhaskar
propone desde los logros de la sociologia a una axiologia emancipatoria. Sin embargo, pienso que
ahora disponemos de algunos elementos desde los cuales se pueden “deducir” algunos comentarios
para la practica sociologica y la filosofia de las ciencias sociales en general.

Realismo critico dialéctico y teoria social critica

Seria imprudente intentar una evaluacion de la propuesta de Bhaskar en un trabajo como el que aqui
se ha realizado. Por ello, a modo de conclusion, esbozaré en primer lugar algunas “dudas” que se
presentan a mi lectura personal; luego intentaré mostrar algunas ventajas que proporciona el RCD
para la construccion de una teoria social critica; y, finalmente, esquematizaré algunos desafios a la
practica sociolégica que entrana una dialéctica de la emancipacion a la Bhaskar.

Mas alla de las evidentes dificultades de lectura del planteo bhaskariano, existen algunos puntos
obscuros en su desarrollo. Aqui se presentan so6lo dos, que en lo personal me crean mayores
dificultades para comprender RCD.

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 13/16


http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#diez

07/08/2016 Documento sin titulo

1) Si el RCD se propone iluminar la articulacion entre conocimiento cientifico e historia material de
una humanidad floreciente, y mas alla de todos los argumentos de Bhaskar para evitarlo, ¢no se
transforma en una compleja y actualizada version de una filosofia de la historia con un telos
“conocido” de antemano? Una lectura atenta de la propuesta puede despejar dicha problematica dado
el énfasis bhaskariano sobre la “permanente apertura” de su dialéctica. Pero en una época como la
nuestra no cabe menos que un esbozo de sospecha frente a un discurso que, en su forma, parece ser
propuesto como “el” camino a la emancipacion apoyado cientificamente.

2) Mas alla de que la distincion bhaskariana entre dimensiones transitivas e intransitivas (epistémicas
y ontologicas) es clara y parece ser uno de sus grandes aportes, es dificil comprender si su “modelo” de
dialéctica no estad demasiado comprometido ontolégicamente, es decir, si piensa que lo que él
denomina “lo real” tiene una estructura dialéctica en un “sentido fuerte”. Seguramente Bhaskar podria
responder de diversas maneras esta duda pero, de todos modos y dado su estilo argumentativo, su
“naturalismo cualificado” una vez dialectizado deja en pie el compromiso aludido, puesto que, aunque
es comprensible el lugar de los mecanismos causales en su 1M -que permitiria una respuesta-, no se
termina de eliminar la sensacion de que su dialéctica emergencia-ausencia-totalidad es demasiado
sobre-determinante.

Ahora bien, Bhaskar por otro lado proporciona una serie de desarrollos que resultan de gran ayuda
para la elaboracién de una teoria social critica:

1) Como se ha insinuado ya, tomando como punto de partida una ontologia como la supuesta por el
realismo critico, se abre la posibilidad de conectar una imagen del mundo social estratificado y
cambiante con la existencia de pluralidades de racionalidades que permiten redefinir la dimension
epistémica del conocimiento de lo social. De esta manera, la aceptacion de dicha pluralidad de
racionalidades se conecta con las posibilidades argumentativas que brinda una hermenéutica critica
para someter a discusion las razones que soportan las diferentes interpretaciones posibles del mundo
social analizado. Justamente, es la necesidad de superar los problemas de un fisicalismo estrecho y
una hermenéutica anti-naturalista lo que lleva a Bhaskar a postular su naturalismo cualificado.

2) Su idea de pluralidad de racionalidades evidencia como Bhaskar piensa en términos de una filosofia
que, rompiendo con la auto-comprension objetivista, se reconcilia con las ciencias sociales a través de
un proceso reflexivo. Como asimismo unas ciencias sociales que, abandonando el absolutismo de una
racionalidad instrumental, posibilitan la inclusién de los intereses que implican las teorias. En este
esquema, razon, historia e intervencion sobre el mundo social se interrelacionan de modo tal que, méas
alla de la pluralidad de mundos e interpretaciones, las ciencias sociales proveen de guias para la
accion en un contexto emancipatorio. Las teorias que explican la constitucion del mundo social
permiten con este enfoque untraslado paulatino y dialogico de aquello que es comprendido a aquello
que se pretende sea el mundo social.

3) En conexi6n con lo anterior, es importante resaltar que desde el mismo corazén del post-empirismo
aflora una manera diversa de entender el rol de los valores y de las teorias. Es interesante recordar una
frase de Bhaskar que se dirige al meollo de esta presentacion y que considero una de las afirmaciones
mas complejas de argumentar del post-empirismo en la actualidad. Bhaskar sostiene que “la teoria
social es justamente una filosofia moral, pero como ciencia” (Bhaskar 1991: 145), lo cual nos deja
perplejos ante el problema de que la mas actual de las visiones de la filosofia de las ciencias sociales
nos retrotrae al nacimiento de las ciencias sociales en el siglo XIX. Es decir, la reconciliacion entre
filosofia y ciencia hace que, a comienzos del siglo XXI, la ciencia deba ser pensada también en tanto
politica y, de esta manera, deba discutirse su aporte para una vida buena.

4) Finalmente, la nocion de dialéctica de Bhaskar nos hace pensar en tres de sus posibles significados
utilizados en la teoria social en la actualidad. En primer lugar, se puede identificar con una visién

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 14/16



07/08/2016 Documento sin titulo

procesual y relacional de los fen6menos que estructuran el mundo social. En segundo lugar, indica un
proceso propedéutico para el conocimiento de lo social. Finalmente, y de un modo menos fuerte,
sefiala los momentos de articulacion de los fendmenos acaecidos en la estructuracion social. El primer
sentido aborda la faceta de constitucion del mundo social que ha sido generalmente acotada, pero no
resuelta, en la dicotomia diacrénico/sincronico. Es decir, lo social no se puede agotar en el saber sobre
la simultaneidad o en el saber sobre el devenir, para ello hace falta incorporar una mirada que permita
captar lo que hay de simultaneo y lo que hay de cambio en el mundo social. Lo dialéctico es, asi, un
rasgo de lo social que involucra sus momentos de cambio y de permanencia cristalizados en lo que es
el proceso de relacionalidad de los agentes y las acciones sociales. En esta direccion, las dialécticas de
las estructuras y de la praxis pueden ser identificadas con las caracteristicas basicas de relacion entre
agente y estructura, entre agentes y entre acciones, que otorga a la realidad social esa cualidad de
aparecer como simultanea y cambiante a la vez. Este rasgo de la constitucién social conduce a
preguntarse por como emergen los momentos de produccion y reproduccion de la realidad social. De
esta forma se puede comprender que, si se observa detenidamente, tanto la estructura y la praxis son
medios y productos de la agencia humana. Por lo tanto, se podra apreciar como lo dialéctico es un
camino cognoscitivo y argumentativo para adentrarse en una realidad social que se presenta como
compleja e indeterminada. Es decir, dialéctico significa aqui el modo por el cual nos introducimos al
conocimiento de una realidad que es simultanea y cambiante, producida y reproducida por los
agentes. Es buscar la relacionalidad y la procesualidad, darle un sentido para que pueda ser
comprendido en una direccién muy cercana al trabajo de interpretacion propuesto como tarea
hermenéutica; la dialéctica es el reconocimiento de las voces que emergen multiples y complejas pero
pasibles de ser traidas a didlogo en una racionalidad procedimental. En este sentido, la dialéctica es
argumentacion racional y es una forma de conocimiento y supuesto epistémico del conocimiento
cientifico de lo social. Pero también se sugiere un tercer significado que, si bien es méas “débil” que los
anteriores, es el mas directamente usado en la elaboracion de teoria en ciencias sociales; es el que
indica los procesos de articulacion entre fendmenos y que no puede ser identificado con los rasgos de
esos fendmenos ni con los de los agentes ni con los de la agencia. Justamente, es el mismo momento
de articulacion que debe ser conceptualizando teniendo en cuenta los rasgos de aquello que se
articula, que provee de una nueva realidad no identificable con las que le preceden.

Para terminar, creo que el RCD presenta algunos desafios para una practica sociologica tendiente a
construir una teoria social critica:

1) El RCD presupone una manera no antropomorfica para la constitucion de una imagen de ciencia
donde el sujeto (agente) no cientifico de la sociologia adquiere un lugar central. El RCD proporciona
herramientas meta-teoéricas para entender la practica de la sociologia mas alla de los objetivos
cientificos especificos y cerrados. De esta manera, el rol tradicional y académico del cientifico social
debe ser re-pensado y modificado.

2) A través de lo anterior aparece la necesidad de una sociologia de la sociologia que proporcione un
analisis adecuado de una “realpolitik de la razon” (sensu Bourdieu), donde la construccion del poder
académico y cientifico pueda observarse en un proceso de reflexividad creciente.

3) La distincion entre Poder1 y Poder2 en el RCD involucra la necesidad de cambio del enfoque
negativo sobre el poder, posibilitando la distincion entre la practica de poder y la practica politica, en
conexidn directa con lo que el RCD supone como el desarrollo de una imagen transformativa del
poder.

4) Finalmente, en este contexto la practica de investigacion social también deberia ser transformada.
Pues, si se quiere ver la accion de los mecanismo reales de practica social que nosotros re-
construiremos con nuestras herramientas metodoldgicas, dichas herramientas deben ser actualizadas.
La practica de la investigacion social tradicional no incluye la posibilidad de observar las tendencias de

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 15/16



07/08/2016 Documento sin titulo

los poderes causales a través de los mecanismos que constituyen el mundo social.

De esta manera, el RCD puede ser visto no solo como un enfoque meta-tedrico sobre las ciencias
sociales desde donde es posible inferir una nueva “ldgica de descubrimiento cientifico” para el estudio
cientifico de la realidad social. Ademas el RCD (como Bhaskar ha sefialado) es una filosofia para la
sociologia en la que nosotros podemos encontrar muchas pautas para nuestra practica cientifica
(como actividad social) y para conectar esto con el proceso de emancipacion humana.

La dialéctica de la emancipacion que nos presenta Bhaskar puede tener problemas argumentativos,
puede suscitar acuerdos y desacuerdos, puede hasta resultar pedante pero, sin duda y tal vez muy
enfaticamente, en un contexto relativista y desesperanzado recupera para la filosofia el compromiso
con la felicidad y la verdad.

Bibliografia citada

BHASKAR, Roy, A Realist Theory of Science, Harverster Press, Sussex, 1978.

BHASKAR, Roy, The Posibility of Naturalism, Harverster Press, Sussex, 1979.

BHASKAR, Roy, Scientific Realism and Human Emancipation, Verso, London, 1987.
BHASKAR, Roy, Reclaiming Reality, Verso, London, 1989.

BHASKAR, Roy, Philosophy and the Idea of Freedom, Basil Blackwell, Oxford, 1991.
BHASKAR, Roy, Dialectic. The Pulse of Freedom, Verso, London, 1993.

BHASKAR, Roy, Plato Etc, Verso, London, 1994.

BRYANT,C., Practical Sociology, Polity Press, Cambridge, 1995.

GIDDENS, Anthony, Studies in Social and Political Theory, Basic Books Inc, New York, 1977.
HABERMAS, Jiirgen, La Légica de las Ciencias Sociales, Tecnos, Madrid, 1987.
OUTHWAITE, W., Theoretical Concepts and Real Definition, University of Sussex, ms., 1994.
WILLIAMS, M. y MAY, T., Introduction to the Philosophy of Social Research, UCL Press, London,

1996.

Notas

(1) BHASKAR, Roy, Dialectic. The Pulse of Freedom, Verso, London, 1993, p. 154. volver al texto
(2) BHASKAR, Roy, Scientific Realism and Human Emancipation, Verso, London, 1987, p. 171. volver
al texto

(3) Ibid. volver al texto

(4) Ibid., p. 184. volver al texto

(5) BHASKAR, Plato Etc, Verso, London, 1994, p. 28. volver al texto

(6) Ibid., p. 112. volver al texto

(7) BHASKAR, Dialectic..., op. cit., p. 217. volver al texto

(8) BHASKAR, Plato Etc..., op. cit., p. 142. volver al texto

(9) BHASKAR, Dialectic..., op. cit., p. 259. volver al texto

(10) BHASKAR, Plato Etc..., op. cit., p. 156. volver al texto

Adrian Scribano es docente e investigador de la Universidad Nacional de Villa Maria, Cérdoba y
coordinador del Programa de Estudios de Accion Colectiva y Conflicto Social del Centro de Estudios
Avanzados, Universidad Nacional de Céordoba

http://iwww.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/ll/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm 16/16


http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volveruno
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volverdos
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volvertres
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volvercuatro
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volvercinco
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volvercinco
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volversiete
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volverocho
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volvernueve
http://www.ffyh.unc.edu.ar/archivos/modernidades_a/II/Mod2Contenidos/Main-Invitados4Scribano.htm#volverdiez

