
Referência do texto original: Sylvain Lazarus, «Althusser, la politique et l’histoire », in Sylvain Lazarus, 
Politique et philosophie dans l'oeuvre de Louis Althusser, Presses Universitaires de France « Pratiques 
théoriques », 1993 (), p. 9-28. 

 

Althusser, a política e a história 
Sylvain Lazarus 

 

Tradução: Alex Martins Moraes 

 

Althusser foi o primeiro a introduzir o que eu chamo de “pensabilidade da política”. Em 
termos sem dúvidas muito específicos, ele foi o primeiro em esforçar-se por sustentar que a 
política era pensável, era da ordem do pensamento. Sobre a consistência disso que ele 
afirmou ser pensável, cada um de nós terá sua própria opinião. Mas o ponto essencial, cuja 
exigência e cuja radicalidade não devem ser ofuscadas pelo descrédito do senso comum 
atual a respeito dos anos sessenta, é aquilo que eu denominarei a grande declaração de 
Althusser: a política é da ordem do pensamento; é necessário pensar a política. 

 

* * * 

 

Althusser não era cientificista. Todo o trabalho que percorre sua obra, conhecida pela 
problematização das relações entre ciência e ideologia, visa fundar uma nova ideia da ciência 
que inclui uma nova ideia da ideologia. Assim, a ciência de referência não será mais a física, 
na qual a relação com a ideologia é uma relação de exterioridade. Para Althusser, a ciência 
de referência será a ciência da história e da política, na qual tal relação é constitutiva. Ao 
contrário de Durkheim, que inscreve a ideologia no domínio dos preconceitos e das pré-
noções, Althusser irá inscrevê-la singularmente na pessoa do próprio sábio. O sábio é um ser 
duplo, e que será dividido. Ele produz ciência e, ao mesmo tempo, essa ciência porta a marca 
do homem, de seu pertencimento de classe, de suas escolhas ideológicas e todos esses 
processos relacionam-se entre si. Emergem duas grandes figuras: Montesquieu e Marx. 
Althusser nos diz que Montesquieu é o fundador da ciência política e o partidário da 
monarquia aristocrática. Há, então, duas figuras numa única obra: o fundador da ciência 
política, inventor das totalidades concretas da história, e o Montesquieu defensor dos direitos 
da nobreza, que Althusser denomina “partidário” [parti pris] – este, de fato, é o título do 
capítulo VI de Montesquieu, a política e a história–. Por seu lado, a figura de Marx não será 
aquela da unificação ou da fusão da ideologia com a ciência. Aqui, a leitura de Althusser é 
decisiva, pois ele irá sustentar que, em Marx, com as obras da maturidade, estamos diante, 
pela primeira vez, de uma cientifização da ideologia. Qualquer discurso sobre a história e 
sobre a sociedade é, ao mesmo tempo, científico e ideológico. Com Marx, a ideologia será 



cientificizada, sem que por isso termine anulada. No concernente à sociedade, só poderá 
haver uma teoria da ciência se houver uma teoria da ideologia. Ambas não se confundem. 
Ao mesmo tempo, haverá uma outra ordem do “dois”, na figura extraordinária de um Marx 
fundador de duas ciências: a da história e a da filosofia, com o detalhe de que, como sabemos, 
há apenas uma ruptura epistemológica que funda essas duas disciplinas. Althusser vai se 
apoiar nesta leitura para definir um programa materialista que permita pensar o subjetivo sem 
incorrer nem na expressividade mecanicista entre a materialidade e a consciência nem numa 
autonomia do subjetivo de tipo transcendental e idealista.  

Ora, a questão das relações entre ciência e ideologia não é simplesmente uma vasta 
questão epistemológica e filosófica. Se não for a matriz, constitui, pelo menos, uma das 
matrizes intelectuais do stalinismo, que, no tocante à ciência e à ideologia, operava uma dupla 
fusão. A primeira era a fusão da ciência e da ideologia através da temática da ideologia 
proletária e, mais ainda, da ciência proletária. A segunda consistia em subsumir a primeira 
fusão à categoria de partido. 

Althusser vai ensaiar uma dupla desconexão: procurará desconectar a questão do 
pensamento da questão do partido; e, no seio do próprio pensamento, tentará desconectar a 
questão da ciência da questão da ideologia. 

Aos meus olhos, são esses os dois desafios maiores que Althusser foi o primeiro a 
encarar. Aqui, o que me mobiliza é que, ao pensar a questão da ideologia, que eu denomino 
“questão do subjetivo”, Althusser também abre o que eu chamo de uma “pensabilidade da 
política”. 

O fato de eu ter tomado a iniciativa de organizar este colóquio em homenagem à obra 
de Althusser sem ter, por assim dizer, nenhum título imediato e aparente que me autorizasse 
a fazê-lo, pode soar paradoxal. 

Entre os títulos que não tenho, citaria os seguintes: ter sido althusseriano de primeira 
hora, ter sido membro do Partido Comunista Francês, ser filósofo. Não sou filósofo, nunca 
fui althusseriano, jamais integrei o Partido Comunista e, longe disso, estive identificado com 
o maoísmo. Na ausência de qualquer título de legitimidade, o que me levou a propor este 
colóquio foram razões mediatas e profundas. A primeira razão é que sua morte afetou a mim 
e a todos. Gostaríamos de evidenciar isso discutindo sua obra. Mas sejamos claros... como 
sua morte me afetou se eu nunca fui nada disso que acabo de mencionar? Não haveria, da 
minha parte, uma espécie de artifício? Não se trataria de algo assim como um ritual ou uma 
cerimônia? Malraux dizia: “o trágico da morte é que ela transforma a vida em destino”. Eu 
diria que isto provavelmente é verdade no que diz respeito à vida, mas não no que diz respeito 
à obra. A obra de Althusser é uma das obras filosófico-políticas maiores de nosso tempo. Ele 
foi o primeiro a introduzir o que eu chamo de “pensabilidade da política”. Em termos sem 
dúvidas muito específicos, ele foi o primeiro em esforçar-se por sustentar que a política era 
pensável, era da ordem do pensamento. Sobre a consistência disso que ele afirmou ser 
pensável, cada um terá sua própria opinião. Mas o ponto essencial, cuja exigência e cuja 
radicalidade não devem ser ofuscadas pelo descrédito do senso comum atual a respeito dos 
anos sessenta, anos militantes, políticos, intelectuais –que eu menciono não por nostalgia, 



mas para causar ciúme nos anos da última década [1980]–, é aquilo que eu denominarei a 
grande declaração de Althusser: a política é da ordem do pensamento; é necessário pensar a 
política. 

A questão da pensabilidade da política coincide com a da pensabilidade do marxismo 
depois de Stalin, depois do stalinismo e do 20º congresso do Partido Comunista da União 
Soviética. O que está exposto ao pensamento é, a princípio, algo obscuro e de grande 
dificuldade. Toda a obra de Althusser estará consagrada a isso. Há duas respostas que 
Althusser refuta: a do 20° congresso e aquela que eu chamaria de leninista-maoísta. O 20º 
congresso, a través da categoria de “culto da personalidade”, obstruiu qualquer pensamento. 
Quanto ao leninismo-maoísmo, em sua fórmula pré-68, o que nos oferece é um retorno à 
Lênin e não uma elucidação do marxismo depois de Stalin. Nessa fórmula, que não era única, 
mas sim dominante no período prévio a 1968, “as massas” configuram a noção de 
entendimento da política [notion en penseé de la politique]. Na contramão dessas duas 
posições –20° congresso e leninismo-maoísmo– que, de igual maneira, desdobram-se em 
uma problemática do partido, para Althusser, “partido” já não será a categoria de prospecção 
do marxismo após Stalin. Isso diz respeito à metodologia de pesquisa que será necessário 
desenvolver em face de uma situação nova e diante de uma situação anterior, ou antiga. 
Portanto, a qualificação do novo período após Stalin não pode ser feita sem que haja uma 
qualificação do stalinismo. Althusser o qualifica como dogmatismo. Os operadores presentes 
nos dois períodos, durante Stalin e depois de Stalin, “partido” e inclusive “revolução”, não 
são mais aquilo através do qual o pensamento da política pode efetuar-se. “Partido” não 
estabelece uma ruptura em pensamento a propósito da política e da visão stalinista da política. 
É a noção de dogmatismo que estabelece a ruptura e a periodização. Ora, o dogmatismo é a 
fusão da ciência e da ideologia sob a égide do partido. O trabalho de Althusser a respeito da 
história, da filosofia e da política será o de retirar a ciência e a ideologia do campo do partido 
e de retomar a relação dos dois termos, ciência e ideologia, numa problemática nova.  

Eu chamo de pensabilidade da política o procedimento que consiste em desliga-la da 
questão do partido e, a mínima, em torna-la uma questão do pensamento [en pensée]; imensa 
questão que introduz, em particular, a pergunta a respeito da singularidade desse pensamento 
a respeito do qual será necessário saber se a ciência é o paradigma pertinente –dado que esta 
é uma cláusula do materialismo–, ou se, alternativamente, teremos de lhe outorgar uma 
ordem própria. Em minha exposição, procurarei mostrar que Althusser precisa que a 
ideologia, o que eu chamo de subjetivo, esteja sob a regra do pensamento materialista e da 
dialética. Ao mesmo tempo, o caráter dificultoso dessa operação revela, a meu ver, sua 
impossibilidade de lidar com o caráter rebelde do subjetivo, isto é, da ideologia. No tocante 
a essa questão, o trabalho de Althusser aparece como um caminho trilhado entre a exigência 
do materialismo e a recalcitrância da política em submeter-se a ele, pelo menos na formulação 
que Althusser lhe atribui. Evidentemente, a questão do materialismo será colocada: a 
recalcitrância à qual me refiro diz respeito às dificuldades do materialismo althusseriano. 
Quanto a mim, penso que a política deve edificar seu próprio materialismo, que eu denomino 
materialismo político. 



Seja como for, para fazer a política sair do impensável e para conduzi-la à 
pensabilidade, é necessário, primeiro, destruir a tese de sua impensabilidade. Por que a 
política é impensável nos moldes stalinistas? Porque ela está subsumida ao partido e a 
categoria partido é impensável. Impensável pois constitui, na verdade, uma categoria post-
mortem da Revolução de Outubro. Neste ponto, a Revolução de Outubro é um fechamento, 
e não uma abertura. De outra parte, e esta é uma nova tese, o partido é impensável porque os 
partidos, como organizações políticas, deixam de existir com a guerra de 1914, quando se 
opera a caducidade dos partidos de classe em benefício do Estado de todo o povo, que é uma 
entidade nova em relação aos estados do século XIX. Desde então, o fenômeno maior será a 
subsunção da política ao Estado e, depois da guerra de 1914, a figura do partido, seja ela 
parlamentar ou comunista, será inteiramente regulada pela questão do Estado. Eu chamo a 
regulação do partido pelo Estado de descrédito ou suspensão da política, dado que o Estado 
é uma categoria em objetividade, em exterioridade, ou seja, em cientificidade. Se no Estado 
há um objeto a ser conhecido, ou algo a ser conhecido sob a forma de objeto, então não existe, 
propriamente falando, nada a pensar nesse domínio, ao menos no sentido em que eu digo que 
existe uma pensabilidade da política. Quero indicar que, se a política está identificada com o 
Estado, a questão de sua pensabilidade deixa de ser colocada, perde sentido, já que o Estado 
não emerge do pensamento, mas do conhecimento objetivo. 

A que se refere a política se não for ao Estado? Marx respondia em alusão ao sentido 
que ele atribuía à palavra história, isto é, à luta de classes. Lênin, em outro momento, oferecia 
uma resposta mais complexa, argumentando que a política se desdobra pela via da 
consciência e de seus requisitos próprios, de modo que há políticas e políticas, consciências 
e consciências. Se há consciências e consciências, então a identificação da consciência 
revolucionária se opera num processo complexo do qual o partido de Que fazer? é o modo 
de existência. O partido de Que fazer? data de 1902 e do tempo do caráter político dos 
partidos. Se o núcleo da política não é o Estado, então seu porvir é o pensamento, numa visão 
do pensamento que também inclui uma prática. Como esse pensamento desdobra-se? Sobre 
essa questão, não há resposta universal em termos de estruturas ou de invariantes, ainda que, 
nessa matéria, o Estado costume aparecer no repertório das invariantes, sob um relato 
estrutural objetivista. As coordenadas evocadas até aqui delineiam uma concepção da política 
segundo a qual, quando a política existe, o que é raro, ela é singular. Para mim, a categoria 
de sua singularidade é o que eu denominei “modo histórico da política”. 

A questão da pensabilidade deve sempre ser buscada numa relativa singularidade, e 
não numa generalidade abstrata. Quando Althusser retira a questão do partido do centro de 
seu programa, sem por isso derivar para uma abordagem fenomenológica da consciência, 
como fez Sartre, ele opera uma abertura formidável. 

Num primeiro momento, gostaria que me concedessem a categoria de singularidade 
para indicar o terreno conceitual onde Althusser move-se. A primeira singularidade, como 
eu disse, é que ele não faz do partido a cláusula de seu pensamento, o que introduz uma 
investigação sobre a política como algo pensável, dado que o partido era o ponto máximo da 
subsunção da política ao Estado e, portanto, consistia na razão de sua impensabilidade. E a 
segunda singularidade reside em sua identificação do stalinismo, à luz da questão da política 



como pensamento, enquanto dogmatismo, ou seja, como fusão da ideologia e da ciência. A 
pensabilidade da política é especificada por Althusser, a meu ver, como distanciamento entre 
–e, ao mesmo tempo, imbricação de– ideologia e ciência, sob certas condições, e sempre e 
quando o que estiver em questão na ciência for uma matéria da história, e não da física. 

Eis os pontos que são essenciais nessa abertura formidável que nos oferece Althusser: 

- tudo o que já mencionei acerca do partido; 

- a totalidade concreta, ou o todo-já-sempre-dado, como empreendimento fundador de seu 
materialismo e, no interior disso, a posta em questão da ideologia e do subjetivo; 

- a vontade de chegar a um materialismo do subjetivo, e não a um hegelianismo do subjetivo. 

O desenvolvimento desses pontos essenciais choca-se com os seguintes obstáculos: 

1º A autonomização do todo-já-sempre-dado em relação ao Estado é uma questão difícil; 

2º A retomada do materialismo histórico e do materialismo dialético, ou seja, a resolução via 
fusão da relação entre duas dialéticas, a de Marx e a de Lênin, que eu detalharei mais adiante 
e que são, respectivamente, uma dialética da consciência e das condições materiais de 
existência e uma dialética entre a consciência e o Estado; 

3º O fato de que a forma de apreensão do subjetivo em um projeto materialista não pode ser, 
para Althusser, imediata, mas mediata. A política, ou a ideologia, será mediada por aparelhos 
na difícil perspectiva de um materialismo da ideologia. Logo, a apreensão da política será da 
ordem dos efeitos. Para tanger os efeitos, são necessárias as ciências. Justamente porque o 
subjetivo, para ser pensado, precisará ser co-pensável, tornar-se-ão necessárias as ciências. 

Através desses pontos e desses obstáculos eu me proponho a examinar a questão da 
pensabilidade da política. 

As referências que escolhi na obra de Althusser para indicar o itinerário dessa 
pensabilidade são três: o capítulo III de Montesquieu, a política e a histórica, livro que me 
interessa especialmente; a categoria de sobredeterminação em A favor de Marx [Pour Marx] 
e o artigo Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado. 

Antes, contudo, devo apresentar uma objeção. A tese nodal de Althusser é a de que o 
pensamento da história, da mesma forma que o pensamento da política, tem por condição, 
caso pretenda emergir do real e não do idealismo, proceder pela categoria de totalidade, 
especificamente, totalidade concreta. Pelo menos em Montesquieu, a política e a história, 
“totalidade concreta” marca a passagem no idealismo ao materialismo no tocante à análise 
de um conjunto complexo do qual a sociedade é o paradigma. Aos olhos de Althusser, 
Montesquieu é o fundador da ciência política porque ele é o fundador da totalidade concreta 
da natureza e do princípio como unidade de pesquisa das sociedades humanas. Para os fins 
de meu argumento, há uma dificuldade que surge imediatamente e que está relacionada com 
a forma como Althusser articula totalidade concreta e Estado enquanto totalidade. 



Em Montesquieu, a política e a história, o Estado como paradigma da totalidade é o 
que vai afiançar, enquanto totalidade, a unidade natureza-princípio. Devido a que Althusser 
identifica a dialética natureza, princípio como desencadeadora de uma totalidade comparável 
à do Estado, este último pode apresentar-se na condição de totalidade referencial. Ele escreve: 
“A história, com a descoberta de Montesquieu, já não é esse espaço infinito onde são 
lançadas, sem qualquer ordem, as obras inumeráveis da fantasia e do azar (...) este espaço 
tem uma estrutura, ele possui centros concretos com os quais se relaciona todo um horizonte 
local de fatos e de instituições: os estados. No coração dessas totalidades que são como 
indivíduos vivos, existe uma razão interna, uma unidade interior, um centro original 
fundamental: a unidade da natureza e do princípio”.  

Não estaríamos indo na contramão do que eu dizia anteriormente a respeito da 
pensabilidade da política como algo que depende de uma tomada de distância em relação à 
questão do Estado? Em Contradição e sobredeterminação, a questão do Estado está 
relativamente ausente, como se o todo-já-sempre-dado, a totalidade concreta, a excedesse e 
englobasse. Esta questão irá retornar, agora refundida –mais do que refundada–, em uma 
nova mescla em Ideologia e aparelhos ideológicos do Estado. Tentarei mostrar que, nesse 
texto, “Estado” não equivale ao Estado em sua acepção mais recorrente. Ou seja, o Estado 
não é uma categoria estrutural ou uma categoria objetiva, mas sim o nome e a questão do 
lugar do subjetivo na totalidade. Certamente, trata-se de uma ambição extrema do trabalho 
de Althusser; uma ambição cuja dificuldade, ao mesmo tempo organizadora e recorrente, 
será a decisão de submeter o subjetivo ao constrangimento do materialismo. Sustentar uma 
visão da totalidade, aqui incluído o subjetivo, e não abrir mão do materialismo –mesmo 
quando o partido não é o operador dessa aposta–: eis o objetivo de nosso autor. A via por ele 
perseguida exclui tanto a resposta em termos de partido como a filosofia idealista. 

Em termos mais gerais, qual é a razão de se aferrar à totalidade ao ponto de atribuir a 
ela uma visão extremamente nova, tornando-a compatível com a presença do subjetivo? Essa 
razão é de ordem filosófica. Penso que é exatamente nesse ponto onde Althusser emerge 
como filósofo, onde podemos perceber seu caráter de filósofo. Seus enunciados inaugurais 
versam sobre a dialética do pensamento e do objeto do pensamento. Por outro lado, parece-
me que qualquer pessoa que pense na ordem da política começa por enunciar um “há” que, 
por sua vez, não é um objeto, nem uma matéria de pensamento, mas sim um intransitivo. 

É também por essa razão que uma nova problemática marxista da totalidade será 
proposta, o qual implicará extirpa-la do chamado idealismo hegeliano e da fenomenologia e 
submetê-la à condição de ser uma totalidade concreta, isto é, compatível com o materialismo, 
mas de modo tal que encontre, ali, seu lugar específico. Eis a lição que Althusser esgrime 
contra Stalin: é necessário poder pensar as formas do subjetivo, as opiniões, em uma palavra, 
a ideologia, em termos diferentes dos estabelecidos pelo “espírito de partido e inimigo de 
classe”. Já não há hienas datilógrafas1. 

                                                            
1 [N.T.] Aleksandr Fadeiev, presidente da União dos Escritores Soviéticos durante o período stalinista, 
pronunciou um discurso em 1948 no qual desferiu contra Sartre esse sintagma (“hiena datilógrafa”), 
aludindo às posições teóricas supostamente perniciosas adotadas pelo filósofo francês. 



De fato, se admitirmos que para Marx, no Prefácio da Contribuição à Crítica da 
Economia Política, o materialismo é correlativo à questão “de onde vêm as ideias?”, ou seja, 
à determinação da consciência pela condições materiais, então também poderemos indicar 
que, à essa dialética das formas de consciência e das formas materiais, Lênin irá acrescentar 
uma segunda dialética: aquela entre as formas de consciência e o Estado. Aqui, a oposição 
radical à forma existente do Estado será o critério da consciência revolucionária social-
democrata, também denominada consciência de classe. A partir daí, será necessário, em 
parte, reformular o materialismo nesse novo espaço (consciência contra Estado), 
rearticulando-o ao seu antigo espaço de pensabilidade (consciência, relações de produção). 
Nesse esforço, entram em cena novos enunciados sobre o materialismo; enunciados 
leninistas, ou seja, pós-leninistas, que já não podem ser os de 1857. Althusser procura 
concentrar esses enunciados na relação entre ideologia –i.e. subjetivo– e todo ou totalidade 
concreta e na relação entre ideologia e Estado. Althusser elaborará, então, dois enunciados 
sobre a ideologia. O primeiro: “A ideologia representa a relação imaginária dos indivíduos 
com suas condições de existência”. Já o segundo versa sobre as relações entre ideologia e 
Estado. 

O tratamento dessas duas dialéticas, a marxista e a leninista, recebeu, por parte de 
Stalin, uma formulação que a meu ver é a certidão de nascimento do Marxismo-Leninismo e 
que consistiu em encarar o partido como operador da compatibilidade de ambas as dialéticas. 
Assim, elas deixaram de ser correlacionadas às condições materiais de existência e ao Estado 
para, em vez disso, tornarem-se correlatas da história e do partido. Nestes termos, 
assistiremos ao desenvolvimento paralelo do materialismo histórico, por um lado, e do 
materialismo dialético, por outro. 

Em uma passagem de A favor de Marx, Althusser dá por sentada a distinção entre 
materialismo histórico e materialismo dialético; distinção estabelecida maciçamente por 
Stalin no marco de um texto intitulado “Materialismo histórico e materialismo dialético”. 
Nos termos do próprio Stalin, o materialismo histórico designa a ciência da história e o 
materialismo dialético refere-se à filosofia do partido. Em poucas palavras, eu diria que essa 
distinção é coextensiva à impensabilidade da política subsumida ao partido. Em seu projeto 
pós-stalinista, Althusser encontra-se balizado por uma categoria stalinista fundamental. 

Por que o recurso às noções de materialismo histórico e materialismo dialético suscita 
sérias consequências? Porque, ao manter fora de foco a política, ao excluir um materialismo 
da política, ocorre algo assim como uma exclusão da pensabilidade da política. O projeto de 
repensar a política pela via da introdução do subjetivo na totalidade concreta encontra-se 
confrontada, nessa dicotomia (materialismo histórico-materialismo dialético), por um 
enunciado basilar daquilo que esse mesmo projeto combate, a saber, a exclusão de uma 
totalidade concreta que inclua o subjetivo. Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado está 
marcado pela tênue margem de manobra que ainda resta a Althusser. 

Esse texto enfrenta e cristaliza a dificuldade de uma confrontação entre o subjetivo e 
a questão do Estado. Evidentemente, na obra de Althusser, observa-se um devir, uma 
evolução. Eu não falarei de ruptura epistemológica, isso não me diz respeito. De qualquer 



forma, direi que, desde Montesquieu, a política e a história, estamos lidando com obras da 
maturidade. O capítulo três me interessa especialmente. Nele, são apresentadas categorias 
centrais: a totalidade concreta, o sentido da história, o motor da história, a determinação em 
última instância e, finalmente, uma problemática do subjetivo. Althusser cita a seguinte 
passagem de Montesquieu: “Em primeiro lugar, eu examinei os homens e vi que nessa 
infinita diversidade de leis e costumes eles não eram apenas conduzidos por suas fantasias. 
Eu coloquei os princípios, e vi os casos particulares moverem-se em direção a eles por si sós, 
de modo que a história de todas as Nações não é outra coisa que o seguimento desses 
princípios e cada lei particular está ligada a outra lei que depende de uma lei ainda mais 
geral”. Althusser acrescenta: “Tal é a descoberta de Montesquieu: não se trata dos detalhes 
engenhosos, mas dos princípios universais que permitem a intelecção de toda a história 
humana e de todos os seus detalhes”. Althusser prossegue, citando novamente a 
Montesquieu: “Quando descobri meus princípios, tudo o que eu procurava veio até mim”.  

O capítulo III é consagrado à identificação desses princípios que tornam a história 
inteligível, natureza e princípio de governo. A comparação, lado a lado, de Montesquieu, a 
política e a história e Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado pode parecer esquemática 
e forçada. No nível formal, em Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado, a problemática 
da totalidade é explicitamente repudiada como hegeliana, ao passo que a problemática do 
Estado é desenvolvida como nunca antes nos textos de Althusser. Se confrontarmos 
Montesquieu, a política e a histórica com Ideologia e aparelhos ideológicos de Estado, termo 
a termo, palavra por palavra, poderíamos sentir a tentação de concluir que são opostos e que 
é o segundo texto que aborda e resolve a correlação entre ideologia e Estado, mediante a 
inscrição de uma no outro, o qual conduz, entretanto, à uma refundação da própria noção de 
Estado que se encontra dividida, então, entre aparelho repressivo de Estado e aparelho 
ideológico de Estado. Trata-se de uma refundação porque, se bem Althusser mantém o caráter 
de classe do Estado –assim como uma das consequências essenciais disso decorrentes, a 
distinção entre Estado burguês e Estado socialista–, em vez de fazer do Estado socialista o 
analisador principal do Estado burguês, ele renova a problemática deste último e a 
complexifica de dentro para fora, de modo a não ter de recorrer simplesmente à alteridade do 
Estado socialista. A vulgata sobre o Estado, cuja fonte é O Estado e a Revolução, encontra-
se, aqui, renovada. A vulgata constituía-se em torno do Estado de classe como aparelho 
repressivo e da revolução como questão do poder. A crise real, mas ainda relativa, da 
categoria de revolução hipoteca a problemática do Estado se permanecemos em sua versão 
estritamente repressiva, pois a revolução afigura-se como a única resposta possível, em 
termos práticos e teóricos. O que acontece com o Estado quando a revolução é incerta, 
quando nem a colaboração de classe nem a transição pacífica são escolhidas? É necessário 
reformular a questão e refunda-la. Althusser propõe-se a fazer isso mediante uma 
aproximação e um acoplamento entre Estado e ideologia ao inventar a categoria de aparelho 
ideológico de Estado. O Estado devém, parcialmente, em uma categoria do subjetivo. 

Tradicionalmente, a problemática do Estado vem ocupando o materialismo analítico 
(base econômica, análise de classe, lógica das alianças de classe). A partir de Lênin, essa 
problemática foi suplementada por uma problemática da consciência que irá se confrontar 



com o Estado. O stalinismo devasta essa segunda pauta ao devastar, também, a ditadura do 
proletariado que, em Lênin, estava em jogo na relação entre consciência política e Estado. A 
ditadura do proletariado era a norma e a guia da consciência política. Assim, a “ditadura do 
proletariado” emergia, simultaneamente, da consciência e do Estado, assegurando uma ponte 
entre ambos. Os efeitos da crise da ditadura do proletariado pelas mãos do stalinismo exigem 
não somente uma reformulação do Estado, mas também que seja modificada a própria relação 
entre consciência e Estado. Quando digo que, em Althusser, o estado é parcialmente uma 
categoria do subjetivo, quero indicar que ele empurrou a consciência em direção ao Estado 
e, deste modo, construiu uma nova ponte entre consciência e Estado que, por sua vez, não 
seria possível salvo sob duas condições. A primeira: conceber dois estados no Estado: o 
Estado repressivo e os aparelhos ideológicos de Estado. A segunda condição consiste em 
uma transformação-mutação da consciência em um extraordinário veículo da ideologia e da 
ciência. 

Recupero de memória alguns itens da lista de aparelhos ideológicos de Estado: 
aparelho ideológico de Estado religioso (o sistema das diferentes igrejas); aparelho 
ideológico de Estado escolar (o sistema das diferentes “Escolas” públicas e privadas); 
aparelho ideológico de Estado familiar; aparelho ideológico de Estado jurídico; aparelho 
ideológico de Estado político (o sistema político, com os diferentes partidos); aparelho 
ideológico de Estado sindical; aparelho ideológico de Estado informacional (imprensa, rádio, 
TV); aparelho ideológico de Estado cultural (letras, belas artes, esportes, etc.). Nesta lista, o 
aparelho ideológico político aparece em quinto lugar e está constituído pelos partidos. Assim 
como todos os demais aparelhos ideológicos, este também opera uma conexão entre a 
consciência e o Estado. Aqui, poderíamos encontrar um problema, pois eu dizia que o partido 
não é um marco de pensabilidade do subjetivo. E o que faz Althusser, precisamente, é 
introduzir os partidos no aparelho ideológico de Estado político. Isso, a meu ver, não acarreta 
nenhuma dificuldade na medida em que, desde o princípio, o aparelho ideológico de Estado 
é o resultado de uma recomposição da questão do subjetivo, ou da ideologia. “Partido” já não 
aparece como um dos operadores dessa composição da ideologia, mas sim como um dos seus 
produtos. De resto, nesse texto o aparelho ideológico de Estado político aparece em quinto 
lugar. Aqui, portanto, eu identifico uma confirmação daquilo que chamei de uma tentativa 
pós-stalinista de Althusser de identificar o subjetivo, a ideologia, por fora da questão do 
Partido. 

O final do texto segue a pista da questão do subjetivo, da ideologia, por parte do 
materialismo. Está consagrado à ideologia, e, mais precisamente, à passagem da apreensão 
ideológica da ideologia a sua apreensão materialista, em particular mediante a crítica da 
categoria de sujeito, cuja matriz Althusser visualiza no cristianismo... Ideologia e aparelhos 
ideológicos de Estado se fecha sobre uma tentativa de identificação da ideologia em geral; 
ideologia da qual os aparelhos ideológicos serão a efetuação, a materialização, mas não a 
categoria propriamente dita. Para Althusser, eles não são outra coisa senão uma indicação 
descritiva, e não científica. Indicação descritiva e, diria eu, externa ao pensamento. 

Althusser sustenta duas teses sobre a ideologia: 



- Tese 1: A ideologia representa a relação imaginária dos indivíduos com as suas condições 
reais de existências (já citei este enunciado). 

- Tese 2: “A ideologia tem uma existência material”, o que é abordado do seguinte modo: “A 
ideologia existe, sempre, em um aparelho e em sua prática, ou suas práticas. Esta existência 
é material”. 

Então, precisamente porque aí reside a dificuldade do materialismo do subjetivo, 
Althusser escreve: “Claro está que a existência material da ideologia num aparelho e em suas 
práticas não possui a mesma modalidade de existência material de um paralelepípedo ou de 
um fuzil. Mas, correndo o risco de sermos chamados de neo-aristotélicos (observemos que 
Marx tinha Aristóteles em muito alta estima), diremos que ‘a matéria se diz em muitos 
sentidos’, ou melhor, ela existe sob diferentes modalidades, todas elas enraizadas em última 
instância na matéria ‘física’”. 

Esta questão é retomada algumas páginas a frente quando Althusser argumenta que 
existem “modalidades da materialidade” e acrescenta: “deixaremos em suspenso a teoria da 
diferença de modalidade da matéria”. 

E, finalmente: “É necessário estar fora da ideologia, ou seja, no conhecimento 
científico para poder dizer: estou na ideologia (situação de qualquer forma excepcional) ou 
(caso geral): eu estava na ideologia” (...) “o que significa dizer que a ideologia não tem um 
fora por si mesma, ao mesmo tempo que ela está fora (para a ciência e para a realidade)”. 

Aparentemente, tudo está em seu devido lugar. A ciência coloca a ideologia à 
distância e a pratica somente estando fora dela. Aqui, todas as minhas proposições parecem 
cambalear: o Estado como categoria do subjetivo, por exemplo... 

Mas se olharmos o post scriptum desse texto, veremos que ele insiste sobre o fato de 
que os aparelhos ideológicos de Estado participam de uma análise da reprodução. E, diz 
Althusser, situar-se no ponto de vista da reprodução é situar-se no ponto de vista da luta de 
classes. As últimas teses são, como eu indicava, uma recusa da ideologia. A respeito da 
ideologia, há apenas ideologia. No melhor dos casos, podemos dizer (Marx e Spinoza) que 
estávamos na ideologia. Existe uma designação da ideologia, mas esta é retrospectiva. Trata-
se de uma recusa do subjetivo? 

A questão é mais complexa. A modalidade da materialidade que qualifica o subjetivo 
emerge de um filosofismo materialista que apresenta certos inconvenientes. Estes últimos 
consistem em que, justamente quando o autor nos mostra onde a questão da ideologia parece 
finalmente ser tangível, temos a impressão de que é necessário recomeçar do zero, pois 
Althusser nos reenvia à luta de classes. Ora, se somos remetidos à luta de classes, significa, 
então, que isso que foi resolvido nos aparelhos ideológicos de Estado não diz respeito ao 
ponto de vista da luta de classe. Essa convocação da luta de classes, ou seja, da política, é, de 
modo inesperado, a convocação do subjetivo. 

A categoria de sobredeterminação, exposta por Althusser em 1962 pela primeira vez, 
permitiria responder à dificuldade que acabamos de sinalizar? Essa dificuldade consiste no 



retorno da luta de classes e, por conseguinte, da política –portanto, do subjetivo– (ao menos 
via mediação da consciência) mesmo quando acreditávamos tanger o subjetivo por meio da 
problemática dos aparelhos ideológicos de Estado. No relativo a esses pontos, o texto 
Contradição e sobredeterminação constrói-se em simetria inversa a Ideologia e aparelhos 
ideológicos de Estado. Com efeito, Althusser começa perguntando-se sobre a categoria do 
elo frágil em Lênin, a fim de recordar que Outubro não é, de forma alguma, redutível à 
eficácia simples da contradição “capital/trabalho” e que existe, naquela situação 
revolucionária, um conjunto de contradições em movimento na superestrutura, de ordem 
nacional e internacional. A sobredeterminação é apresentada como o que identifica a 
concepção marxista da contradição, em oposição à concepção hegeliana. Althusser nos diz 
que, na concepção marxista, só há contradição sobredeterminada. 

Althusser propõe caracterizar a contradição hegeliana como “expressiva” da ideia, ao 
passo que a concepção marxista expressa uma sobredeterminação. Do que se trata aqui é da 
passagem da dialética hegeliana à dialética marxista. A sobredeterminação emergiria do que 
Althusser denomina as estruturas específicas da dialética marxista. 

Para introduzir essa dialética, Althusser recorre ao exemplo do elo frágil de modo a 
convocar a história e a política da forma mais concreta possível, analisando a possibilidade 
de Outubro. 

Todo esse texto apresenta-se como uma crítica do materialismo mecanicista e da 
concepção hegeliana de dialética que o acompanha. Parece-me muito significativo que, para 
criticar o economicismo, Althusser recorra a uma situação histórica e política, a qual ilustra 
que é precisamente a questão da história e da política que conduz a questão da dialética, em 
particular, da dialética marxista. É nesse sentido que se desdobra o que eu chamo de 
seguimento do subjetivo por parte do materialismo, mediante a identificação da ideia 
marxista de dialética. O seguimento materialista do subjetivo é o que introduz o seguimento 
marxista da dialética. Quero lembrá-lxs de que, para mim, a política e o subjetivo estão muito 
próximos um do outro, praticamente imbricados.  

A questão da eficácia das superestruturas, a questão das ideologias, configura um 
tratamento da questão da política e da história num espaço atribuído à ciência. Essa 
localização (ou esse deslocamento) não pode ocultar que o que está em questão são as formas 
do subjetivo, isto é, da ideologia. 

Em Althusser existe uma investigação da racionalidade científica das sociedades 
humanas cuja chave encontra-se n’O Capital e em ruptura com Smith e Hegel. Para 
Althusser, a contribuição da economia marxista é decisiva para o pensamento rigoroso das 
sociedades. Ele dirá que Montesquieu carecia da economia política para elucidar a categoria 
de princípio. Poderíamos dizer que Althusser é o filósofo da economia marxista, no sentido 
de que esta última funda o programa materialista, em particular no atinente à ideologia e ao 
subjetivo. Explico-me. 

Essa questão da economia política é considerável a tal ponto que requer a leitura d’O 
Capital. Para satisfazer as necessidades da dialética –que eu identifico como o que torna 



possível uma problemática da ideologia pois, por si mesma, a dialética torna co-pensáveis o 
mental e o material– a economia política vai assumir, em Althusser, contornos inéditos. 
Haverá uma ruptura da expressividade direta entre a economia política, por um lado, e a 
política e o Estado por outro. Neste marco, a concepção expressiva da dialética será 
concebida como não marxista. Essa figura inédita da economia política estará presente no 
que Althusser chama de operação fundamental de Marx, um único corte epistemológico e a 
emergência de duas disciplinas teóricas diferentes: o materialismo histórico e a filosofia 
marxista. A economia política é interna ao materialismo histórico, posto que o fundamenta 
amplamente. E como o materialismo histórico é consubstancial à filosofia marxista, a nova 
economia política é consubstancial à filosofia marxista; ela será, então, capturada na 
complexidade de uma só ruptura e na criação de duas ciências. O que se doa ao pensamento 
na economia política marxista só pode se apresentar se a teoria, ou a filosofia marxista, puder 
assumi-lo e desenvolvê-lo. Devido à ruptura única que reside em sua origem, a filosofia e a 
economia política são indissociáveis, mesmo quando cada uma delas constitua uma disciplina 
própria. Já não se trata, então, da simplicidade anteriormente representada pelo par 
infraestrutura-superestrutura. Se, no materialismo mecanicista, a economia política era a base 
da consciência, então sua reformulação exige uma nova problemática da ideologia e da 
consciência. Tal problemática reivindicará a sobredeterminação, os aparelhos ideológicos de 
Estado e a análise do princípio em Montesquieu. 

O princípio é da ordem da consciência, da ordem dos valores, é o subjetivo atribuído 
diretamente à política, às formas de governo: “Cada governo tem sua natureza e seu princípio. 
Sua natureza é aquilo que o faz ser tal qual é. Seu princípio, [é] a paixão que o faz agir”. 
Segundo Althusser: “trata-se da forma concreta de uma sociedade humana”. Althusser 
mostrará que o princípio é determinante em última instância em relação à natureza, de modo 
que o subjetivo prevalece sobre a forma de governo e passa a ser incluído numa problemática 
da totalidade concreta, fiadora do projeto materialista. Para Althusser existe, então, a 
possibilidade de um projeto materialista concernente ao subjetivo, o que implica a inscrição 
deste último na totalidade. O princípio inscreve-se na totalidade concreta porque ele designa, 
por mais passional que seja, a forma concreta de uma sociedade humana: ele é material. 

O que significa ser um filósofo da economia política quando esta última se pensa 
como consubstancial a uma filosofia? Ser filósofo da economia política diz respeito apenas 
à presença, na filosofia, da consubstancialidade entre economia política e filosofia? Ou, 
alternativamente, responde ao fato de que ambas são produto de uma única ruptura 
epistemológica? 

A propósito do subjetivo e da totalidade, Althusser hesita entre essas duas posições, 
ou, pelo menos, transita entre uma e outra. No final do capítulo III de Montesquieu, a política 
e a história, Althusser instala o que ele chama de equívoco do princípio, equívoco entre o 
subjetivo e o Estado, as formas de governo. As relações entre um e outro não são claras, na 
medida em que o princípio, determinante em última instância, exige essa opacidade. 
Semelhante equívoco acarretará uma partição do princípio “entre sua origem (os modos) e as 
exigências de seu fim (a forma de governo)”. Essa partição, esse equívoco, decorrem do fato 
de que a economia política e a unidade da história estão ausentes. Althusser argumenta que 



a história só pode ser pensada na unidade das formas (de Estado) e das condições de 
existência e na dialética dessa unidade. A unidade das formas (de Estado) e das condições de 
existência (trabalho, pessoas), postulado do materialismo, necessita da economia política 
porque ela assegura a unidade da totalidade concreta, quadro geral do projeto. A economia 
política é o meio para realizar a unidade, não entre dois termos, mas entre condições 
materiais, formas de consciência e formas de Estado. Em benefício da história, o princípio 
será criticado como “uma noção vaga”. Mas, para Althusser, tanto a história como a política 
são secundárias perante a totalidade concreta. A fraqueza do princípio deve-se, então, a ele 
estar relativamente desarticulado de uma dialética firme entre as formas e as condições 
materiais, a qual configura, na realidade a dialética da totalidade. O equívoco do princípio é 
sua irredutibilidade relativa à totalidade concreta. Aqui, o que eu vejo é o caráter irredutível 
da política e do subjetivo à outra coisa senão a si mesmos. A filosofia da economia política 
é o que mantém da totalidade concreta, porque nela o subjetivo aparece como co-pensável 
com outra coisa além de si mesmo; a economia política marxista persiste, então, como a 
norma do projeto materialista, pois garante a totalidade concreta. 

Retorno ao início do capítulo III, que argumenta sobre uma autonomia do princípio 
por si mesmo, o que nos leva não exatamente à totalidade, mas à questão da corrupção do 
princípio. Sabemos que, para Althusser, o materialismo é atribuído ao caráter concreto da 
totalidade, de modo que, do seu ponto de vista, um pensamento do princípio ameaça a 
totalidade concreta de Montesquieu (natureza, princípio), torna-a instável, de modo que 
convém apelar a uma outra totalidade concreta, aquela que é suposta pela economia política. 
Há uma outra hipótese sobre a equivocidade do princípio, a de sua corruptibilidade. É a tese 
que, algumas décadas depois de Montesquieu, Saint-Just irá representar. Em vez de nos 
orientarmos em direção à totalidade e de introduzir nela a economia política de modo 
anacrônico, podemos identificar na equivocidade do princípio uma verdadeira teorização do 
subjetivo e da política. A corruptibilidade do princípio seria sua precariedade, a qual encarna 
a singularidade, a raridade, ambas características principais da política. 

Temos, aqui, uma nova dificuldade. Essa dificuldade é a política. Por quê? Em 
Contradição e sobredeterminação, tudo o que será dito sobre a política passará pela categoria 
de classe. Podemos afirmar que, para Althusser, classe é a categoria central da política sempre 
e quando a encaremos com o rigor, a agudeza e a radicalidade marxistas, e não em um sentido 
simplesmente social, obreirista ou populista. Em sentido forte, eu diria que a concepção da 
política que delineia Althusser apresenta-se como pós-stalinista, mas é, na verdade, 
autenticamente marxista e pré-leninista. A passagem do marxismo ao leninismo significa, 
para mim, a caducidade relativa da categoria de classe enquanto categoria histórico-política, 
em favor da categoria de consciência política organizada. A partir de Lênin e de Que fazer?, 
os termos do debate sobre a política serão esses. É compreensível que, em face da crise do 
marxismo no fim dos anos 1950 e 1960, Althusser retorne ao fundador e aos textos 
fundamentais. No entanto, aqui é crucial o debate sobre quem funda o quê. Se voltar a Marx 
como fundador da filosofia marxista, isto é, como fundador da história, é de uma importância 
única –a obra de Althusser dá testemunho disso–, isto não quer dizer que seja possível encarar   



Marx como fundador da política moderna, já que cabe a Lênin esse papel, graças a 
sua afirmação da política enquanto consciência organizada. 

Se deixarmos que apenas Marx ocupe o papel que Althusser lhe atribui, sob a figura 
de um retorno, então a política moderna será impensável, posto que permanecerá 
inteiramente subsumida à categoria de história. Quando Althusser convoca Lênin, isto ocorre 
no marco da filosofia, em Lênin e a filosofia, ou a propósito da contradição, em Contradição 
e sobredeterminação. Ora, em Que fazer? nós encontramos duas teses essenciais sobre a 
política. A primeira nos diz que ela é da ordem da consciência, portanto, do subjetivo. Assim, 
a política dirá respeito à consciência política. A segunda tese nos diz que a consciência 
política revolucionária está sob condição do enunciado de suas próprias condições de 
possibilidade. Eu pontuarei apenas que essa consciência não é algo dado: trata-se, isto sim, 
de uma vontade, de uma decisão, de um processo organizado cujo nome é “partido”, no 
sentido renovado que se lhe outorga em Que fazer. A política está sob condição. Está sob 
condição de suas próprias condições de possibilidade: encontra-se despojada da certeza 
histórica prefigurada no Manifesto do Partido Comunista. Desde a Comuna de Paris, a 
certeza historicizante do Manifesto deixa de existir. Aparente paradoxo, a política deve 
possuir seus próprios termos ao mesmo tempo em que ela passa do certeiro ao possível. Ela 
emerge disso que, a meu ver, é um de seus elementos constitutivos: sua precariedade. 

A consequência principal “das escolhas” de Althusser, segundo os termos que ele 
próprio emprega ao falar de Montesquieu, é que a pensabilidade da política vai ser efetuada 
na história e na filosofia, ou seja, nos dois espaços constitutivos da figura de Marx, com todas 
as novidades que isso implica: sobredeterminação, aparelhos ideológicos de Estado, etc. 
Althusser defende a existência da política e de sua autonomia enquanto instância. Mas 
poderíamos falar, aqui, de uma presença da política se não existir pensamento da política em 
si mesma? Ao mesmo tempo, Althusser indica que esse tratamento da política na filosofia, e, 
de forma conexa, na história (em razão da figura de Marx e do vínculo substancial entre 
política e história, tendo por base a economia política), não diz respeito ao todo da política, 
já que, após desenvolver seu argumento, ele se remete à um referente outro, que é a luta de 
classes. Aquilo que constitui o sinal da política é mencionado, mas nosso autor não irá 
identifica-la por si mesma. Eu diria que Althusser, para quem a política era algo central, só 
irá pensa-la na filosofia e na história, ou seja, nos seus efeitos. Ele justificará sua escolha do 
ponto de vista do materialismo científico, o que conduzirá à categoria de “instância”. 
“Instância” não é a negação da política, mas o lugar de sua pensabilidade científica, isto é, o 
lugar dos seus efeitos, ou ainda, da sua reprodução. 

Não é por nada que, em 1962, Althusser cita Sobre a contradição, de Mao Tsé-Tung 
e, em 1968, é o primeiro a saudar Gramsci como um pensador político maior no Cadernos 
marxistas-leninistas. Não é à toa que, em Contradição e sobredeterminação, ele se dá ao luxo 
de escrever, no início do texto, que Os princípios do leninismo, de Stalin, são “em certo 
sentido notáveis”, ao passo que, no fim do texto, ele fala da enorme extensão “dos crimes e 
da repressão stalinistas”. O que é isso senão uma preocupação com a política? A luta de 
classes não é encarada no sentido da definição marxiana, mas sim como um significante da 
política. Nesse sentido, luta de classes não é a luta de classes de acordo com a conotação 



marxista dessa expressão, e sim a indicação emblemática da política. A luta de classes não é 
a lei da política, ou, mais precisamente, não é a política como algo regido por leis, mas a 
política enquanto tensão, pesquisa, projeto. 

Para esse filósofo materialista da totalidade concreta, para esse agudo contemporâneo, 
dotado de preocupação extrema pelas questões colocadas ao pensamento por seu tempo, o 
espaço da política e da história apresenta-se, em definitiva, sob dois nomes: Marx e Lênin. 
Em sua obra eu leio a ambos, testemunho do materialismo de Althusser e via pela qual ele 
amarra a política na totalidade, atribuindo a ela uma especificidade real, mas não uma 
intelecção própria. Eu diria, ao fim e ao cabo e no limite, que aquilo que Althusser pensa 
sobre a política e a história é o ser leninista da política submetido aos marcos de pesquisa 
marxistas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  


